Peran Pendidikan Islam dalam Membentuk Kesadaran Ekologis
Generasi Z: Perspektif Maqasid Syariah

Binti Nur Afifah
STIT Miftahul Ulum Bangkalan
Email: afifahfahad050@gmail.com

Abstrak

Krisis ekologi global yang semakin mengkhawatirkan menuntut respons komprehensif dari
berbagai dimensi kehidupan, termasuk pendidikan agama. Penelitian ini bertujuan
mengeksplorasi peran pendidikan Islam dalam membentuk kesadaran ekologis Generasi Z
melalui perspektif maqasid syariah. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library
research, penelitian ini menganalisis konsep-konsep ekologi dalam ajaran Islam dan
relevansinya dengan pembentukan karakter peduli lingkungan pada generasi digital native.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki landasan teologis yang kuat
untuk mengembangkan kesadaran ekologis melalui prinsip khalifah fil ardh, tauhid ekologis,
dan konsep mizan. Maqasid syariah, khususnya prinsip hifz al-bi'ah sebagai pengembangan
dari hifz al-nafs, menjadi kerangka etis yang komprehensif dalam membangun tanggung jawab
lingkungan. Implementasi pendidikan ekologi Islam untuk Generasi Z memerlukan pendekatan
kontekstual yang mengintegrasikan teknologi digital, pembelajaran berbasis proyek, dan
aktivisme lingkungan yang selaras dengan karakteristik generasi ini. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa pendidikan Islam dapat menjadi basis transformatif dalam membentuk
generasi yang tidak hanya religius tetapi juga memiliki kepedulian tinggi terhadap
keberlanjutan ekologis.

Kata kunci: Pendidikan Islam, kesadaran ekologis, Generasi Z, maqasid syariah, khalifah fil
ardh

PENDAHULUAN

Kirisis lingkungan hidup telah menjadi salah satu tantangan terbesar umat manusia di abad
kedua puluh satu. Perubahan iklim, deforestasi, polusi udara dan air, serta kepunahan
keanekaragaman hayati merupakan indikator nyata dari degradasi ekologis yang mengancam
keberlanjutan kehidupan di planet bumi (Intergovernmental Panel on Climate Change, 2021).
Dampak dari krisis ini tidak hanya dirasakan pada dimensi lingkungan fisik, tetapi juga
menyentuh aspek sosial, ekonomi, dan spiritual kehidupan manusia. Dalam konteks Indonesia,
berbagai permasalahan lingkungan seperti banjir, longsor, kekeringan, hingga kabut asap
akibat kebakaran hutan menjadi fenomena yang berulang setiap tahunnya, menandakan urgensi
untuk membangun kesadaran ekologis sejak dini (Kementerian Lingkungan Hidup dan
Kehutanan, 2020).

Pendidikan memiliki peran strategis dalam membentuk kesadaran dan perilaku manusia
terhadap lingkungan. Sebagai proses transformasi nilai dan karakter, pendidikan menjadi
instrumen penting dalam menumbuhkan sensitivitas ekologis generasi muda (Sterling, 2004).
Generasi Z, yang lahir antara tahun 1997 hingga 2012, merupakan kelompok demografis yang
akan mewarisi dan mengelola masa depan bumi. Karakteristik generasi ini yang sangat akrab
dengan teknologi digital, memiliki kesadaran sosial yang tinggi, dan cenderung pragmatis
dalam bertindak, menjadikan mereka agen potensial perubahan dalam isu-isu lingkungan
(Seemiller & Grace, 2016). Namun demikian, paparan informasi yang masif dan gaya hidup
konsumtif yang menjadi ciri era digital juga membawa tantangan tersendiri dalam
pembentukan kesadaran ekologis yang autentik dan berkelanjutan.

Dalam tradisi Islam, hubungan manusia dengan alam semesta bukan sekadar relasi
utilitarian, melainkan memiliki dimensi teologis dan etis yang mendalam. Al-Qur'an dan hadis

1



menyediakan landasan normatif yang komprehensif tentang bagaimana manusia seharusnya
berinteraksi dengan lingkungan (Foltz, 2006). Konsep khalifah fil ardh yang menekankan peran
manusia sebagai khalifah atau pengelola bumi, prinsip mizan yang mengajarkan
keseimbangan, serta larangan terhadap israf dan tabdzir yang melarang pemborosan dan
pengrusakan, semuanya membentuk ekoteologi Islam yang relevan dengan konteks krisis
ekologi kontemporer. Namun demikian, potensi ajaran Islam dalam membentuk kesadaran
ekologis belum sepenuhnya dieksplorasi dan diimplementasikan dalam sistem pendidikan
Islam, khususnya untuk menjawab tantangan dan karakteristik Generasi Z.

Magqasid syariah, sebagai tujuan-tujuan universal dari syariat Islam, menawarkan kerangka
yang dinamis dan kontekstual dalam merespons berbagai permasalahan kontemporer, termasuk
krisis ekologi. Para ulama klasik seperti Al-Ghazali dan Asy-Syatibi merumuskan lima tujuan
pokok syariat, yaitu pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Abdullah, 2007).
Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, beberapa sarjana Muslim menambahkan
pemeliharaan lingkungan sebagai bagian integral dari maqasid syariah atau sebagai
pengembangan dari hifz al-nafs, mengingat keberlanjutan kehidupan manusia sangat
bergantung pada kesehatan ekosistem (Kamali, 2008). Pendekatan maqasid syariah dalam
pendidikan Islam ekologi memungkinkan pengembangan metodologi yang tidak hanya
normatif-tekstual, tetapi juga kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan.

Penelitian ini berangkat dari pertanyaan fundamental tentang bagaimana pendidikan Islam
dapat berkontribusi dalam membentuk kesadaran ekologis Generasi Z melalui perspektif
magqasid syariah. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menjembatani
kesenjangan antara ajaran normatif Islam tentang lingkungan dengan realitas praktis di
lapangan, khususnya dalam konteks pendidikan untuk generasi digital native. Lebih lanjut,
penelitian ini juga berupaya mengeksplorasi bagaimana prinsip-prinsip magasid syariah dapat
dioperasionalisasikan dalam desain kurikulum dan pedagogi pendidikan Islam yang responsif
terhadap krisis ekologi dan karakteristik psikososial Generasi Z.

Tujuan dari penelitian ini adalah pertama, menganalisis landasan teologis dan etis
pendidikan ekologi dalam Islam melalui konsep-konsep kunci seperti khalifah, tauhid ekologis,
dan amanah. Kedua, mengeksplorasi relevansi maqasid syariah sebagai framework dalam
pengembangan pendidikan Islam yang berorientasi pada kesadaran ekologis. Ketiga,
merumuskan model implementasi pendidikan ekologi Islam yang sesuai dengan karakteristik
dan kebutuhan Generasi Z. Keempat, mengidentifikasi tantangan dan peluang dalam
mengintegrasikan pendidikan ekologi berbasis maqasid syariah dalam sistem pendidikan Islam
di Indonesia.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengayaan
diskursus tentang ekoteologi Islam dan pendidikan lingkungan hidup. Secara praktis, hasil
penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi para pendidik, pengambil kebijakan, dan praktisi
pendidikan Islam dalam mengembangkan kurikulum dan strategi pembelajaran yang efektif
untuk menumbuhkan kesadaran ekologis generasi muda. Dalam konteks yang lebih luas,
penelitian ini juga diharapkan dapat memperkuat peran institusi pendidikan Islam sebagai agen
transformasi sosial dalam merespons krisis ekologi global.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research atau
studi kepustakaan. Pendekatan kualitatif dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian yang
berupaya memahami fenomena secara mendalam melalui eksplorasi makna, konsep, dan
konteks (Creswell, 2014). Metode library research memungkinkan peneliti untuk menganalisis
berbagai literatur, dokumen, dan sumber tertulis yang relevan dengan topik penelitian tanpa
melakukan intervensi langsung pada subjek atau objek penelitian.



Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua kategori utama, yaitu sumber primer dan
sumber sekunder. Sumber primer mencakup Al-Qur'an dan hadis sebagai rujukan utama ajaran
Islam, serta karya-karya klasik ulama tentang maqasid syariah seperti karya Al-Ghazali dalam
Al-Mustasfa dan Asy-Syatibi dalam Al-Muwafaqat. Sumber sekunder meliputi buku-buku,
artikel jurnal ilmiah, prosiding konferensi, laporan penelitian, dan dokumen kebijakan yang
membahas tentang pendidikan Islam, ekologi dalam perspektif Islam, maqasid syariah, serta
karakteristik Generasi Z. Peneliti juga menggunakan literatur dari bidang environmental
education, psychology, dan sociology untuk memperkaya analisis interdisipliner.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu pengumpulan,
identifikasi, klasifikasi, dan interpretasi berbagai dokumen tertulis yang relevan. Peneliti
mengakses berbagai database akademik seperti Google Scholar, JSTOR, Scopus, dan ProQuest
untuk mendapatkan artikel-artikel jurnal terkini. Selain itu, peneliti juga menggunakan buku-
buku referensi dari perpustakaan universitas dan sumber-sumber online yang kredibel. Kriteria
pemilihan literatur mencakup relevansi dengan topik penelitian, kredibilitas sumber, dan
aktualitas publikasi dengan prioritas pada sumber-sumber yang diterbitkan dalam sepuluh
tahun terakhir, meskipun tidak menutup kemungkinan penggunaan literatur klasik yang
memiliki nilai historis dan teoretis penting.

Analisis data menggunakan teknik content analysis atau analisis isi, yaitu metode
penelitian yang digunakan untuk membuat inferensi yang valid dan dapat direplikasi dari teks
atau materi komunikasi lainnya (Krippendorff, 2004). Proses analisis dilakukan melalui
beberapa tahap. Pertama, tahap reduksi data, di mana peneliti melakukan identifikasi, seleksi,
dan penyederhanaan data yang diperoleh dari berbagai literatur. Kedua, tahap kategorisasi,
yaitu pengelompokan data berdasarkan tema-tema utama seperti konsep ekologi dalam Islam,
prinsip maqasid syariah, karakteristik Generasi Z, dan model pendidikan ekologi. Ketiga, tahap
interpretasi, di mana peneliti melakukan pemaknaan mendalam terhadap data yang telah
dikategorisasi dengan menghubungkan berbagai konsep dan teori. Keempat, tahap sintesis,
yaitu penyatuan berbagai temuan untuk merumuskan kesimpulan yang komprehensif dan
koheren.

Untuk menjamin validitas dan reliabilitas penelitian, peneliti menerapkan beberapa
strategi. Triangulasi sumber dilakukan dengan menggunakan berbagai referensi dari berbagai
perspektif dan tradisi keilmuan untuk memastikan bahwa temuan penelitian tidak bias pada
satu pandangan tertentu. Peer debriefing dilakukan melalui diskusi dengan peneliti lain dan
pakar dalam bidang pendidikan Islam dan studi lingkungan untuk mendapatkan masukan dan
kritik konstruktif. Peneliti juga melakukan member checking dengan mengonfirmasi
interpretasi dan temuan kepada para ahli yang kompeten di bidang terkait.

Keterbatasan penelitian ini perlu diakui, terutama terkait dengan sifat library research yang
tidak melibatkan data empiris langsung dari lapangan. Oleh karena itu, temuan penelitian ini
lebih bersifat teoretis-konseptual dan memerlukan penelitian lanjutan yang bersifat empiris
untuk menguji implementasi praktis dari konsep-konsep yang dirumuskan. Namun demikian,
penelitian kepustakaan ini tetap memiliki nilai penting sebagai fondasi teoretis dan kerangka
konseptual untuk pengembangan penelitian-penelitian selanjutnya.

PEMBAHASAN
Landasan Teologis Ekologi dalam Islam

Islam memiliki pandangan yang holistik dan integral terhadap alam semesta. Dalam
perspektif Islam, seluruh ciptaan Allah merupakan ayat atau tanda-tanda kebesaran-Nya yang
harus dipahami, dihormati, dan dipelihara. Al-Qur'an secara eksplisit menyebutkan bahwa
langit, bumi, dan segala isinya diciptakan dengan tujuan yang jelas dan dalam keadaan yang
seimbang (Nasr, 1996). Konsep tauhid dalam Islam tidak hanya berbicara tentang keesaan



Allah dalam dimensi teologis, tetapi juga membawa implikasi pada kesatuan kosmis di mana
semua makhluk terhubung dalam sistem yang saling bergantung.

Konsep khalifah fil ardh merupakan salah satu prinsip fundamental dalam ekoteologi
Islam. Istilah khalifah disebutkan dalam Al-Qur'an Surah Al-Baqgarah ayat 30, di mana Allah
memberitahukan kepada para malaikat tentang rencana-Nya untuk menjadikan manusia
sebagai khalifah di bumi. Peran khalifah ini mengandung dua dimensi yang saling terkait, yaitu
dimensi otoritas dan dimensi tanggung jawab. Manusia diberikan otoritas untuk mengelola dan
memantfaatkan sumber daya alam, namun otoritas ini disertai dengan tanggung jawab moral
untuk menjaga, memelihara, dan memastikan keberlanjutan ekosistem (Izzi Dien, 2000).
Konsep khalifah ini berbeda dengan antroposentrisme dalam tradisi Barat modern yang
menempatkan manusia sebagai penguasa absolut atas alam. Dalam Islam, manusia adalah
khalifah yang harus mempertanggungjawabkan pengelolaan alam kepada Allah sebagai
pemilik sejati seluruh alam semesta.

Prinsip tauhid ekologis menegaskan bahwa seluruh ciptaan adalah milik Allah dan
manusia hanya sebagai pengelola sementara. Konsep ini membawa implikasi etis yang
mendalam dalam relasi manusia dengan lingkungan. Eksploitasi berlebihan terhadap alam
tidak hanya merupakan tindakan yang merusak secara ekologis, tetapi juga merupakan bentuk
pengingkaran terhadap hakikat ketuhanan dan kepemilikan Allah atas semesta (Khalid, 2002).
Setiap tindakan manusia terhadap lingkungan memiliki dimensi vertikal hubungan dengan
Allah dan dimensi horizontal hubungan dengan sesama makhluk. Kesadaran tauhid ini
seharusnya menumbuhkan sikap hormat, kehati-hatian, dan kebijaksanaan dalam setiap
interaksi manusia dengan alam.

Konsep mizan atau keseimbangan merupakan prinsip kosmik yang berulang kali
ditekankan dalam Al-Qur'an. Surah Ar-Rahman ayat 7-9 menyatakan bahwa Allah telah
meninggikan langit dan menetapkan keseimbangan, agar manusia tidak melampaui batas
dalam keseimbangan tersebut. Prinsip mizan ini mengajarkan bahwa alam semesta diciptakan
dalam keadaan yang seimbang dan harmonis, dan manusia bertanggung jawab untuk menjaga
keseimbangan tersebut. Setiap tindakan yang mengganggu keseimbangan ekologis merupakan
pelanggaran terhadap tatanan kosmik yang telah ditetapkan Allah. Dalam konteks krisis
lingkungan kontemporer, pelanggaran terhadap prinsip mizan termanifestasi dalam berbagai
bentuk seperti eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan, polusi, dan kerusakan ekosistem.

Islam juga mengajarkan larangan terhadap israf dan tabdzir, yaitu pemborosan dan
pengrusakan. Al-Qur'an dalam beberapa ayat melarang pemborosan dan menyatakan bahwa
orang-orang yang melakukan tabdzir adalah saudara-saudara setan. Larangan ini tidak hanya
berlaku pada harta benda pribadi, tetapi juga pada sumber daya alam yang merupakan amanah
dari Allah. Konsumsi yang berlebihan, gaya hidup materialistik, dan eksploitasi alam tanpa
pertimbangan keberlanjutan merupakan bentuk-bentuk israf dan tabdzir yang bertentangan
dengan ajaran Islam (Ammar, 2001). Prinsip kesederhanaan dan moderasi dalam Islam menjadi
antitesis terhadap budaya konsumerisme yang menjadi salah satu penyebab utama krisis
ekologi global.

Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW juga banyak yang berbicara tentang pentingnya
menjaga lingkungan dan makhluk hidup lainnya. Nabi mengajarkan untuk menanam pohon
bahkan di akhir zaman, melarang penebangan pohon tanpa alasan yang jelas, mengajarkan cara
bersuci yang tidak boros air, dan memperlakukan hewan dengan kasih sayang. Tradisi hijau
Nabi ini menunjukkan bahwa kepedulian lingkungan bukan hanya wacana teoritis, tetapi
merupakan praktik konkret yang dicontohkan langsung oleh Rasulullah. Thya mawat atau
menghidupkan tanah mati merupakan salah satu bentuk ibadah yang dianjurkan dalam Islam,
menunjukkan bahwa upaya pelestarian dan rehabilitasi lingkungan memiliki nilai spiritual
yang tinggi (Rahman, 1998).



Magqasid Syariah sebagai Framework Pendidikan Ekologi Islam

Magasid syariah secara etimologis berarti tujuan-tujuan atau maksud-maksud dari syariat
Islam. Dalam terminologi ushul figh, maqasid syariah merujuk pada nilai-nilai dan sasaran
syara yang tersirat dalam sebagian besar atau seluruh hukum-hukumnya. Para ulama ushul figh
merumuskan bahwa tujuan tertinggi dari syariat adalah mewujudkan kemaslahatan umat
manusia di dunia dan akhirat. Imam Asy-Syatibi, seorang ulama Malikiyah dari Andalusia,
mengembangkan teori maqasid syariah secara sistematis dan komprehensif dalam kitabnya Al-
Muwafaqat. Menurut Asy-Syatibi, syariat Islam bertujuan untuk memelihara lima hal pokok,
yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang dikenal dengan istilah al-daruriyyat al-
khams (Syatibi, 2003).

Dalam perkembangan pemikiran Islam kontemporer, konsep maqasid syariah mengalami
perluasan dan reinterpretasi untuk merespons tantangan zaman. Para sarjana Muslim seperti
Muhammad Tahir ibn Ashur, Jasser Auda, dan Mohammad Hashim Kamali mengembangkan
pemahaman maqasid yang lebih dinamis dan kontekstual. Ibn Ashur menambahkan beberapa
tujuan syariat seperti keadilan, kemudahan, dan kebebasan. Dalam konteks krisis ekologi,
beberapa pemikir Muslim kontemporer mengusulkan pemeliharaan lingkungan sebagai bagian
integral dari maqasid syariah atau sebagai pengembangan dari hifz al-nafs, mengingat
keberlanjutan kehidupan manusia sangat bergantung pada kesehatan ekosistem (Kamali,
2008).

Hifz al-bi'ah atau pemeliharaan lingkungan dapat dipahami sebagai maqasid yang
memiliki kaitan erat dengan kelima tujuan pokok syariat. Pertama, dalam aspek hifz al-din,
pemeliharaan lingkungan merupakan manifestasi dari ketaatan kepada Allah yang telah
memerintahkan manusia untuk menjaga bumi. Kesadaran ekologis yang tumbuh dari iman
menjadi ibadah yang bernilai spiritual. Kedua, dalam aspek hifz al-nafs, lingkungan yang sehat
merupakan prasyarat bagi keberlangsungan hidup manusia. Kerusakan lingkungan seperti
polusi udara dan air, perubahan iklim, dan degradasi ekosistem mengancam keselamatan jiwa
manusia. Ketiga, dalam aspek hifz al-aql, lingkungan yang rusak dapat mempengaruhi
kesehatan mental dan kemampuan kognitif manusia. Polutan tertentu terbukti dapat
mengganggu perkembangan otak dan fungsi kognitif. Keempat, dalam aspek hifz al-nasl,
keberlanjutan generasi masa depan sangat bergantung pada kondisi lingkungan yang akan
mereka warisi. Kerusakan lingkungan yang parah dapat mengancam kelangsungan generasi
mendatang. Kelima, dalam aspek hifz al-mal, sumber daya alam merupakan basis ekonomi dan
kesejahteraan. Eksploitasi yang tidak berkelanjutan akan mengancam sistem ekonomi dan
harta benda manusia (Auda, 2008).

Pendekatan magqasid syariah dalam pendidikan ekologi Islam memiliki beberapa
keunggulan metodologis. Pertama, pendekatan ini bersifat holistik, tidak hanya fokus pada
aspek legal-formal, tetapi juga pada tujuan substantif dan nilai-nilai universal yang ingin
dicapai. Kedua, pendekatan maqasid memungkinkan ijtihad dan kontekstualisasi ajaran Islam
sesuai dengan perkembangan zaman dan tantangan kontemporer. Ketiga, kerangka maqasid
menyediakan basis etis yang kuat untuk mengembangkan kesadaran ekologis yang tidak hanya
bersifat pragmatis tetapi juga memiliki dimensi spiritual dan moral. Keempat, pendekatan ini
dapat menjembatani antara norma-norma tekstual dengan realitas empiris, antara idealitas
ajaran dengan praktik kehidupan sehari-hari (Laldin & Furqani, 2013).

Implementasi maqasid syariah dalam kurikulum pendidikan Islam ekologi memerlukan
operasionalisasi yang jelas dan terukur. Dalam aspek tujuan pembelajaran, kurikulum harus
dirancang untuk mencapai tujuan-tujuan yang selaras dengan maqasid, yaitu mengembangkan
kesadaran teologis tentang relasi manusia dengan alam, menumbuhkan tanggung jawab moral
untuk memelihara lingkungan, mengasah kemampuan berpikir kritis tentang isu-isu ekologi,
dan membentuk perilaku ramah lingkungan. Dalam aspek konten, materi pembelajaran harus
mengintegrasikan ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis tentang lingkungan, konsep-konsep



ekoteologi Islam, prinsip-prinsip magqasid syariah, serta pengetahuan sains kontemporer
tentang ekologi. Dalam aspek metode, pembelajaran harus menggunakan pendekatan yang
aktif, partisipatif, dan berbasis pengalaman, sehingga siswa tidak hanya memahami secara
kognitif tetapi juga mengalami secara afektif dan berlatih secara psikomotorik.

Karakteristik Generasi Z dan Implikasinya pada Pendidikan Ekologi

Generasi Z, yang juga dikenal sebagai iGeneration atau Post-Millennials, merupakan
kohort demografis yang lahir antara tahun 1997 hingga 2012. Generasi ini tumbuh dalam era
digital yang sudah matang, di mana internet, smartphone, dan media sosial sudah menjadi
bagian integral dari kehidupan sehari-hari sejak mereka kecil. Karakteristik unik Generasi Z
membedakan mereka dari generasi-generasi sebelumnya dan memiliki implikasi penting bagi
desain pendidikan, termasuk pendidikan ekologi Islam (Turner, 2015).

Salah satu karakteristik dominan Generasi Z adalah mereka merupakan digital natives
sejati. Berbeda dengan Generasi Milenial yang mengalami transisi dari analog ke digital,
Generasi Z lahir dan tumbuh dalam ekosistem digital yang sudah mapan. Mereka sangat mahir
menggunakan teknologi, multitasking dengan berbagai perangkat digital, dan mendapatkan
informasi dengan sangat cepat. Implikasi dari karakteristik ini adalah pendidikan ekologi untuk
Generasi Z harus mengintegrasikan teknologi digital dalam proses pembelajaran. Penggunaan
aplikasi mobile, platform e-learning, gamifikasi, augmented reality, dan media sosial dapat
menjadi strategi efektif untuk menarik minat dan keterlibatan mereka dalam isu-isu lingkungan
(Seemiller & Grace, 2016).

Generasi Z memiliki rentang perhatian yang relatif singkat, diperkirakan hanya sekitar
delapan detik, lebih pendek dari rentang perhatian Generasi Milenial yang sembilan detik. Hal
ini disebabkan oleh overload informasi yang mereka alami setiap hari. Implikasinya, materi
pembelajaran harus dikemas dalam format yang ringkas, menarik, dan interaktif. Penggunaan
video pendek, infografis, meme edukatif, dan konten visual lainnya dapat lebih efektif
dibandingkan dengan metode ceramah yang panjang dan monoton. Micro-learning, yaitu
pembelajaran dalam segmen-segmen kecil yang mudah dicerna, merupakan pendekatan yang
sesuai dengan karakteristik kognitif Generasi Z (Rothman, 2016).

Dari sisi nilai dan sikap, Generasi Z dikenal memiliki kesadaran sosial yang tinggi dan
kepedulian terhadap isu-isu global seperti perubahan iklim, ketidakadilan sosial, dan hak asasi
manusia. Berbagai survei menunjukkan bahwa Generasi Z adalah generasi yang paling concern
terhadap isu lingkungan dibandingkan generasi-generasi sebelumnya. Mereka cenderung
pragmatis dan ingin melihat dampak nyata dari tindakan mereka. Implikasinya, pendidikan
ekologi untuk Generasi Z harus bersifat action-oriented, memberikan kesempatan kepada
mereka untuk terlibat dalam proyek-proyek nyata yang memberikan dampak positif bagi
lingkungan. Service-learning, project-based learning, dan environmental activism dapat
menjadi metode pembelajaran yang efektif (Parker et al., 2019).

Generasi Z juga memiliki kecenderungan untuk belajar secara mandiri dan self-directed.
Mereka terbiasa mencari informasi sendiri melalui YouTube, Google, dan berbagai platform
online lainnya. Mereka lebih suka belajar melalui tutorial visual dan praktik langsung daripada
membaca teks yang panjang. Implikasinya, peran pendidik dalam pendidikan ekologi Generasi
Z lebih sebagai fasilitator dan mentor daripada sebagai sumber informasi utama. Pembelajaran
harus memberikan otonomi kepada siswa untuk mengeksplorasi topik-topik yang menarik
minat mereka, sambil tetap memberikan guidance dan scaffolding yang diperlukan (Francis &
Hoefel, 2018).

Dalam konteks pendidikan Islam ekologi, pemahaman terhadap karakteristik Generasi Z
ini sangat penting. Pendekatan yang terlalu tradisional, doktriner, dan teoretis tanpa aplikasi
praktis cenderung kurang efektif untuk generasi ini. Sebaliknya, pendekatan yang
mengkombinasikan spiritualitas Islam dengan aksi nyata, menggunakan teknologi sebagai

6



medium pembelajaran, dan memberikan ruang bagi kreativitas dan inisiatif siswa akan lebih
resonan dengan nilai-nilai dan preferensi Generasi Z. Aktivisme lingkungan berbasis faith, di
mana nilai-nilai Islam menjadi motivasi dan panduan untuk tindakan ekologis konkret,
merupakan model yang sangat sesuai dengan karakteristik generasi ini.

Model Implementasi Pendidikan Ekologi Islam untuk Generasi Z

Berdasarkan analisis terhadap landasan teologis ekologi Islam, kerangka maqasid syariah,
dan karakteristik Generasi Z, penelitian ini merumuskan model implementasi pendidikan
ekologi Islam yang komprehensif dan kontekstual. Model ini terdiri dari beberapa komponen
yang saling terkait dan terintegrasi.

Komponen pertama adalah kurikulum berbasis maqasid yang mengintegrasikan nilai-nilai
ekologi Islam dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya dalam mata pelajaran agama.
Integrasi ini dapat dilakukan melalui pendekatan infusi, di mana konsep-konsep ekologi Islam
dimasukkan ke dalam berbagai mata pelajaran seperti bahasa Arab dengan tema lingkungan,
matematika dengan perhitungan jejak karbon, sains dengan ekosistem dan keberlanjutan, dan
sejarah Islam dengan praktik-praktik hijau dalam peradaban Islam. Kurikulum juga harus
mencakup program khusus tentang Islamic ecotheology yang mengajarkan secara sistematis
tentang konsep-konsep seperti khalifah, mizan, tauhid ekologis, dan relevansinya dengan isu-
isu lingkungan kontemporer.

Komponen kedua adalah pedagogi yang sesuai dengan karakteristik Generasi Z, yaitu
active learning, experiential learning, dan technology-enhanced learning. Project-based
learning di mana siswa terlibat dalam proyek-proyek lingkungan konkret seperti program daur
ulang, urban farming di sekolah, kampanye penghijauan, atau penelitian kualitas lingkungan
lokal, merupakan metode yang sangat efektif. Service-learning yang mengkombinasikan
pembelajaran akademik dengan pelayanan masyarakat dalam bidang lingkungan juga dapat
menumbuhkan kesadaran dan tanggung jawab sosial. Penggunaan teknologi seperti aplikasi
untuk monitoring jejak karbon pribadi, platform online untuk berbagi best practices, atau
virtual reality untuk simulasi dampak perubahan iklim dapat membuat pembelajaran lebih
engaging dan relevan bagi Generasi Z.

Komponen ketiga adalah pembentukan kultur sekolah yang ramah lingkungan. Sekolah
harus menjadi model dan laboratorium hidup untuk praktik-praktik berkelanjutan. Ini
mencakup manajemen sampah yang baik dengan program reduce, reuse, recycle, penggunaan
energi terbarukan, konservasi air, kantin sehat dan ramah lingkungan, serta area hijau yang
memadai. Kultur sekolah juga harus mendorong gaya hidup berkelanjutan melalui kebijakan-
kebijakan seperti no plastic policy, green transportation, dan kompetisi kelas hijau. Ritual
keagamaan seperti kultum, khutbah Jumat, dan kajian rutin juga dapat menjadi media untuk
terus menanamkan kesadaran ekologis dari perspektif Islam.

Komponen keempat adalah kemitraan dengan berbagai pihak untuk memperkuat program
pendidikan ekologi. Sekolah dapat bekerja sama dengan organisasi lingkungan, komunitas
hijau Islam seperti Eco-Pesantren atau Green Faith Community, universitas untuk program
pendampingan dan penelitian, serta pemerintah daerah dalam program-program lingkungan.
Kolaborasi dengan orang tua juga sangat penting, karena pendidikan karakter ekologis tidak
hanya terjadi di sekolah tetapi juga harus didukung oleh praktik di rumah. Program parenting
yang mengintegrasikan nilai-nilai ekologi Islam dapat membantu menciptakan ekosistem
pendidikan yang koheren antara sekolah dan keluarga.

Komponen kelima adalah sistem evaluasi dan monitoring yang komprehensif. Evaluasi
tidak hanya mengukur pengetahuan kognitif siswa tentang ekologi Islam, tetapi juga sikap dan
perilaku mereka terhadap lingkungan. Instrumen evaluasi dapat mencakup portfolio kegiatan
lingkungan siswa, peer assessment untuk partisipasi dalam proyek-proyek hijau, self-
assessment untuk refleksi diri tentang gaya hidup berkelanjutan, dan observasi perilaku sehari-



hari. Sekolah juga perlu melakukan monitoring terhadap jejak ekologis institusi, seperti
penggunaan energi, produksi sampah, dan konsumsi air, sebagai indikator keberhasilan
program pendidikan lingkungan secara institusional.

Dalam implementasinya, model ini memerlukan dukungan dari berbagai stakeholder.
Kepemimpinan kepala sekolah yang visioner dan komitmen kuat terhadap isu lingkungan
menjadi faktor kunci keberhasilan. Pelatithan dan capacity building bagi guru juga sangat
penting agar mereka memiliki kompetensi yang memadai untuk mengajarkan ekologi Islam
dengan metode yang sesuai untuk Generasi Z. Dukungan finansial dan kebijakan dari
pemerintah, yayasan, atau lembaga donor juga diperlukan untuk menyediakan infrastruktur dan
sumber daya yang diperlukan. Yang tidak kalah penting adalah political will dari pengambil
kebijakan pendidikan untuk memasukkan pendidikan ekologi Islam sebagai bagian integral
dari kurikulum nasional, bukan hanya sebagai program tambahan yang bersifat opsional.

Tantangan dan Peluang Pendidikan Ekologi Islam untuk Generasi Z

Implementasi pendidikan ekologi Islam untuk Generasi Z menghadapi berbagai tantangan
yang perlu diidentifikasi dan diantisipasi. Tantangan pertama adalah kesenjangan antara
norma-norma ideal Islam tentang lingkungan dengan praktik aktual di sebagian besar
masyarakat Muslim. Banyak institusi pendidikan Islam yang belum mengintegrasikan isu
lingkungan dalam kurikulum mereka, dan praktik-praktik ramah lingkungan masih belum
menjadi bagian dari kultur organisasi. Kesenjangan antara das sollen dan das sein ini dapat
menimbulkan disonansi kognitif pada siswa dan mengurangi kredibilitas pendidikan yang
diberikan (Amri & Saputra, 2019).

Tantangan kedua adalah dominasi paradigma antroposentris dan materialistik dalam
masyarakat kontemporer yang bertentangan dengan worldview Islam yang lebih ekosentris dan
spiritual. Generasi Z tumbuh dalam kultur konsumerisme global yang didorong oleh
kapitalisme dan industrialisasi. Media massa dan iklan terus mempromosikan gaya hidup
konsumtif yang tidak berkelanjutan. Menghadapi bombardir nilai-nilai ini dengan nilai-nilai
Islam tentang kesederhanaan, keseimbangan, dan tanggung jawab terhadap lingkungan
memerlukan strategi pendidikan yang kuat dan konsisten.

Tantangan ketiga adalah keterbatasan sumber daya dan infrastruktur di banyak lembaga
pendidikan Islam, terutama di daerah-daerah pinggiran dan pedesaan. Implementasi
pendidikan ekologi yang efektif memerlukan fasilitas seperti laboratorium lingkungan, taman
sekolah, sistem pengelolaan sampah, dan teknologi digital. Tidak semua sekolah memiliki
kapasitas finansial dan teknis untuk menyediakan infrastruktur tersebut. Kesenjangan antara
sekolah urban yang well-resourced dengan sekolah rural yang kekurangan sumber daya dapat
memperlebar ketimpangan dalam kualitas pendidikan ekologi (Supriadi, 2020).

Tantangan keempat adalah kurangnya literatur dan bahan ajar yang berkualitas tentang
ekologi Islam dalam bahasa Indonesia yang sesuai untuk Generasi Z. Sebagian besar literatur
ekoteologi Islam masih dalam bahasa Arab atau Inggris dan cenderung bersifat akademis-
teoretis yang kurang accessible bagi siswa sekolah menengah. Pengembangan bahan ajar yang
kontekstual, engaging, dan sesuai dengan karakteristik kognitif dan psikososial Generasi Z
memerlukan riset dan development yang sistematis.

Tantangan kelima adalah resistensi dari sebagian kalangan yang menganggap isu
lingkungan sebagai agenda sekuler Barat yang tidak relevan dengan prioritas umat Islam.
Narasi yang menempatkan isu lingkungan sebagai bagian dari agenda liberal atau bahkan
konspirasi global untuk menghambat pembangunan negara-negara Muslim masih cukup kuat
di sebagian komunitas Muslim. Menghadapi resistensi ini memerlukan pendekatan yang dapat
menunjukkan bahwa kepedulian lingkungan adalah bagian integral dari ajaran Islam, bukan
impor dari tradisi lain.



Namun demikian, di balik berbagai tantangan tersebut, terdapat peluang-peluang besar
yang dapat dimanfaatkan. Peluang pertama adalah momentum global tentang sustainable
development goals yang memberikan dukungan politik dan finansial untuk program-program
pendidikan lingkungan. Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia
memiliki posisi strategis untuk menjadi pelopor dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam
dalam gerakan global sustainability. Berbagai organisasi internasional dan lembaga donor
tertarik untuk mendukung inisiatif-inisiatif inovatif dalam pendidikan lingkungan berbasis
agama.

Peluang kedua adalah kebangkitan kesadaran ekologi di kalangan Generasi Z sendiri.
Berbagai survei menunjukkan bahwa generasi ini sangat concern terhadap isu-isu lingkungan
dan siap untuk terlibat dalam aksi-aksi nyata. Gerakan-gerakan seperti Fridays for Future yang
diprakarsai Greta Thunberg mendapat respons luas dari generasi muda di seluruh dunia,
termasuk di Indonesia. Karakteristik Generasi Z yang idealis, aktivis, dan peduli terhadap isu-
isu sosial menciptakan lahan subur untuk menumbuhkan kesadaran ekologis yang berbasis
pada nilai-nilai keagamaan.

Peluang ketiga adalah perkembangan teknologi digital yang dapat dimanfaatkan untuk
memperluas jangkauan dan meningkatkan efektivitas pendidikan ekologi Islam. Platform
online, aplikasi mobile, media sosial, podcast, dan berbagai medium digital lainnya
menyediakan kanal-kanal baru untuk disseminasi pengetahuan dan mobilisasi aksi. Komunitas-
komunitas virtual tentang eco-Islam mulai bermunculan dan menjadi ruang untuk berbagi
pengalaman, inspirasi, dan kolaborasi. Penggunaan teknologi seperti artificial intelligence dan
big data juga dapat membantu dalam monitoring dan evaluasi program pendidikan lingkungan
secara lebih efektif dan efisien.

Peluang keempat adalah tradisi pesantren di Indonesia yang memiliki potensi besar untuk
menjadi pusat pendidikan ekologi Islam. Pesantren dengan sistem pendidikan yang holistik,
kultur kesederhanaan, dan kedekatan dengan alam memiliki basis yang kuat untuk
mengembangkan model eco-pesantren. Beberapa pesantren sudah mulai mengembangkan
program-program seperti pertanian organik, pengelolaan sampah, energi terbarukan, dan
konservasi lingkungan. Eco-pesantren dapat menjadi model inspiratif untuk lembaga-lembaga
pendidikan Islam lainnya dan juga dapat berkontribusi pada pengembangan ekonomi hijau di
komunitas sekitarnya (Hasbullah & Abdurrahman, 2021).

Peluang kelima adalah dukungan dari organisasi-organisasi Islam mainstream di Indonesia
seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah yang mulai concern terhadap isu-isu lingkungan.
NU melalui program Gusdurian Network dan Green Pesantren, serta Muhammadiyah melalui
Majelis Lingkungan Hidup, telah mengembangkan berbagai program dan fatwa terkait
lingkungan hidup. Dukungan dari organisasi-organisasi besar ini memberikan legitimasi
teologis dan mobilisasi massa untuk gerakan pendidikan ekologi Islam.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan Islam memiliki potensi besar untuk
membentuk kesadaran ekologis Generasi Z melalui landasan teologis yang kuat dan framework
magqasid syariah yang komprehensif. Konsep-konsep seperti khalifah fil ardh, tauhid ekologis,
mizan, dan larangan israf serta tabdzir menyediakan basis normatif yang jelas tentang tanggung
jawab manusia terhadap lingkungan. Prinsip-prinsip ini bukan hanya ajaran moral yang
abstrak, tetapi memiliki implikasi praktis yang sangat relevan dengan krisis ekologi
kontemporer.

Magasid syariah, dengan tujuan utamanya untuk mewujudkan kemaslahatan, menawarkan
kerangka etis yang dinamis untuk mengembangkan pendidikan ekologi Islam. Pemeliharaan
lingkungan dapat dipahami sebagai maqasid yang integral dengan kelima tujuan pokok syariat,
khususnya pemeliharaan jiwa, karena keberlanjutan kehidupan manusia sangat bergantung

9



pada kesehatan ekosistem. Pendekatan maqasid memungkinkan kontekstualisasi ajaran Islam
sesuai dengan tantangan zaman, sekaligus tetap mempertahankan nilai-nilai fundamental yang
bersifat universal.

Karakteristik unik Generasi Z sebagai digital natives yang memiliki kesadaran sosial
tinggi, pragmatis, dan action-oriented menciptakan tantangan sekaligus peluang untuk
pendidikan ekologi Islam. Model pendidikan yang efektif untuk generasi ini harus
mengintegrasikan teknologi digital, menggunakan metode pembelajaran yang aktif dan
berbasis proyek, memberikan kesempatan untuk terlibat dalam aksi nyata, dan dikemas dalam
format yang engaging dan relevan dengan kehidupan mereka. Pendekatan yang terlalu
doktriner, teoretis, dan konvensional cenderung kurang efektif untuk generasi ini.

Implementasi pendidikan ekologi Islam untuk Generasi Z memerlukan pendekatan yang
holistik dan sistemik, meliputi kurikulum berbasis maqasid, pedagogi yang sesuai dengan
karakteristik generasi Z, pembentukan kultur sekolah yang ramah lingkungan, kemitraan
dengan berbagai stakeholder, dan sistem evaluasi yang komprehensif. Keberhasilan
implementasi sangat bergantung pada komitmen kepemimpinan, kompetensi guru, dukungan
kebijakan, dan partisipasi aktif dari seluruh komunitas sekolah.

Meskipun menghadapi berbagai tantangan seperti kesenjangan antara ideal dan praktik,
dominasi paradigma antroposentris, keterbatasan sumber daya, minimnya literatur yang
berkualitas, dan resistensi dari sebagian kalangan, terdapat peluang-peluang besar yang dapat
dimanfaatkan. Momentum global tentang sustainable development, kesadaran ekologi yang
tinggi di kalangan Generasi Z, perkembangan teknologi digital, tradisi pesantren, dan
dukungan dari organisasi Islam mainstream merupakan modal penting untuk mengembangkan
pendidikan ekologi Islam yang transformatif.

Pendidikan Islam ekologi berbasis maqasid syariah bukan hanya tentang transfer
pengetahuan tentang lingkungan, tetapi merupakan proses transformasi holistik yang meliputi
dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. Tujuan akhirnya adalah membentuk generasi
Muslim yang tidak hanya memiliki kesalehan individual tetapi juga kesalehan ekologis dan
sosial, yang memahami bahwa menjaga lingkungan adalah bagian integral dari ibadah kepada
Allah, dan yang memiliki komitmen serta kompetensi untuk mewujudkan kehidupan yang
berkelanjutan di planet bumi.

Penelitian ini merekomendasikan beberapa hal untuk penelitian dan praktik selanjutnya.
Pertama, perlu dilakukan penelitian empiris untuk menguji efektivitas model pendidikan
ekologi Islam yang telah dirumuskan dalam penelitian ini di berbagai konteks lembaga
pendidikan Islam. Kedua, perlu dikembangkan bahan ajar dan modul pembelajaran tentang
ekologi Islam yang kontekstual, engaging, dan sesuai dengan karakteristik Generasi Z dalam
bahasa Indonesia. Ketiga, perlu ada upaya sistematik untuk meningkatkan kapasitas guru dan
tenaga kependidikan dalam mengintegrasikan nilai-nilai ekologi Islam dalam pembelajaran.
Keempat, perlu dikembangkan instrumen evaluasi yang valid dan reliabel untuk mengukur
kesadaran dan perilaku ekologis siswa dalam perspektif Islam. Kelima, perlu ada dukungan
kebijakan dari pemerintah untuk memasukkan pendidikan ekologi Islam sebagai bagian
integral dari kurikulum nasional.

Pada akhirnya, krisis ekologi global menuntut respons yang komprehensif dari semua
pihak, termasuk lembaga-lembaga pendidikan agama. Pendidikan Islam memiliki tanggung
jawab moral dan teologis untuk berkontribusi dalam menumbuhkan generasi yang tidak hanya
shaleh secara spiritual tetapi juga memiliki kesadaran dan tanggung jawab ekologis yang tinggi.
Generasi Z sebagai pewaris masa depan bumi perlu dibekali dengan pemahaman, sikap, dan
keterampilan yang memadai untuk menghadapi tantangan lingkungan yang semakin kompleks.
Integrasi antara kearifan spiritual Islam dengan pengetahuan sains kontemporer, antara nilai-
nilai transenden dengan aksi konkret, dan antara kesalehan individual dengan tanggungjawab

10



kolektif, merupakan kunci untuk mewujudkan pendidikan Islam yang transformatif dan relevan
dengan kebutuhan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (2007). Islamic studies in higher education in Indonesia: Challenges, impact
and prospects for the world community. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 45(2),
391-426.

Ammar, N. H. (2001). Islam and deep ecology. In D. L. Barnhill & R. S. Gottlieb (Eds.), Deep
ecology and world religions: New essays on sacred ground (pp. 193-211). State University
of New York Press.

Amri, K., & Saputra, J. (2019). Environmental education in Islamic schools: Challenges and
opportunities in Indonesia. Journal of Islamic Education, 7(1), 45-62.

Auda, J. (2008). Magqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach.
International Institute of Islamic Thought.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Sage Publications.

Foltz, R. C. (2006). Animals in Islamic tradition and Muslim cultures. Oneworld Publications.

Francis, T., & Hoefel, F. (2018). True Gen: Generation Z and its implications for companies.
McKinsey & Company. https://www.mckinsey.com/industries/consumer-packaged-
goods/our-insights/true-gen-generation-z-and-its-implications-for-companies

Hasbullah, M., & Abdurrahman, N. H. (2021). Eco-pesantren model: Integrating
environmental education with Islamic values in Indonesia. Indonesian Journal of Islam
and Muslim Societies, 11(1), 89-114.

Intergovernmental Panel on Climate Change. (2021). Climate change 2021: The physical
science basis. Cambridge University Press.

Izzi Dien, M. Y. (2000). The environmental dimensions of Islam. Lutterworth Press.

Kamali, M. H. (2008). Magqasid al-Shari'ah made simple. International Institute of Islamic
Thought.

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan. (2020). Status lingkungan hidup Indonesia
2020. KLHK Republik Indonesia.

Khalid, F. M. (2002). Islam and the environment. In P. Timmerman (Ed.), Encyclopedia of
global environmental change: Social and economic dimensions of global environmental
change (Vol. 5, pp. 332-339). Wiley.

Krippendorft, K. (2004). Content analysis: An introduction to its methodology (2nd ed.). Sage
Publications.

Laldin, M. A., & Furgani, H. (2013). The foundations of Islamic finance and the maqasid al-
Shari'ah. Journal of Islamic Finance, 2(1), 5-16.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University Press.

Parker, K., Graf, N., & Igielnik, R. (2019). Generation Z looks a lot like Millennials on key
social and political issues. Pew Research Center. https://www.pewresearch.org/social-
trends/2019/01/17/generation-z-looks-a-lot-like-millennials-on-key-social-and-political-
issues/

Rahman, F. (1998). Major themes of the Qur'an (2nd ed.). University of Chicago Press.

Rothman, D. (2016). A tsunami of learners called Generation Z. International Public
Management Association for Human Resources. https://www.ipma-hr.org/docs/default-
source/public-files/mgt/pdfs/a-tsunami-of-learners-called-generation-z.pdf

Seemiller, C., & Grace, M. (2016). Generation Z goes to college. Jossey-Bass.

Sterling, S. (2004). Higher education, sustainability, and the role of systemic learning. In P. B.
Corcoran & A. E. J. Wals (Eds.), Higher education and the challenge of sustainability (pp.
49-70). Kluwer Academic Publishers.

11



Supriadi, D. (2020). Challenges of environmental education in rural Islamic schools: An
Indonesian case study. Journal of Environmental Education Research, 26(4), 512-528.

Syatibi, A. 1. (2003). A/-Muwafaqat fi usul al-syariah (A. A. Abdul Syafi, Trans.). Dar Ibn
Affan.

Turner, A. (2015). Generation Z: Technology and social interest. The Journal of Individual
Psychology, 71(2), 103-113.

12



