
1 
 

Peran Pendidikan Islam dalam Membentuk Kesadaran Ekologis 

Generasi Z: Perspektif Maqasid Syariah 

 

Binti Nur Afifah 

STIT Miftahul Ulum Bangkalan 

Email: afifahfahad050@gmail.com 

 

Abstrak 

Krisis ekologi global yang semakin mengkhawatirkan menuntut respons komprehensif dari 

berbagai dimensi kehidupan, termasuk pendidikan agama. Penelitian ini bertujuan 

mengeksplorasi peran pendidikan Islam dalam membentuk kesadaran ekologis Generasi Z 

melalui perspektif maqasid syariah. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library 

research, penelitian ini menganalisis konsep-konsep ekologi dalam ajaran Islam dan 

relevansinya dengan pembentukan karakter peduli lingkungan pada generasi digital native. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki landasan teologis yang kuat 

untuk mengembangkan kesadaran ekologis melalui prinsip khalifah fil ardh, tauhid ekologis, 

dan konsep mizan. Maqasid syariah, khususnya prinsip hifz al-bi'ah sebagai pengembangan 

dari hifz al-nafs, menjadi kerangka etis yang komprehensif dalam membangun tanggung jawab 

lingkungan. Implementasi pendidikan ekologi Islam untuk Generasi Z memerlukan pendekatan 

kontekstual yang mengintegrasikan teknologi digital, pembelajaran berbasis proyek, dan 

aktivisme lingkungan yang selaras dengan karakteristik generasi ini. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa pendidikan Islam dapat menjadi basis transformatif dalam membentuk 

generasi yang tidak hanya religius tetapi juga memiliki kepedulian tinggi terhadap 

keberlanjutan ekologis. 

Kata kunci: Pendidikan Islam, kesadaran ekologis, Generasi Z, maqasid syariah, khalifah fil 

ardh 

 

PENDAHULUAN 

Krisis lingkungan hidup telah menjadi salah satu tantangan terbesar umat manusia di abad 

kedua puluh satu. Perubahan iklim, deforestasi, polusi udara dan air, serta kepunahan 

keanekaragaman hayati merupakan indikator nyata dari degradasi ekologis yang mengancam 

keberlanjutan kehidupan di planet bumi (Intergovernmental Panel on Climate Change, 2021). 

Dampak dari krisis ini tidak hanya dirasakan pada dimensi lingkungan fisik, tetapi juga 

menyentuh aspek sosial, ekonomi, dan spiritual kehidupan manusia. Dalam konteks Indonesia, 

berbagai permasalahan lingkungan seperti banjir, longsor, kekeringan, hingga kabut asap 

akibat kebakaran hutan menjadi fenomena yang berulang setiap tahunnya, menandakan urgensi 

untuk membangun kesadaran ekologis sejak dini (Kementerian Lingkungan Hidup dan 

Kehutanan, 2020). 

Pendidikan memiliki peran strategis dalam membentuk kesadaran dan perilaku manusia 

terhadap lingkungan. Sebagai proses transformasi nilai dan karakter, pendidikan menjadi 

instrumen penting dalam menumbuhkan sensitivitas ekologis generasi muda (Sterling, 2004). 

Generasi Z, yang lahir antara tahun 1997 hingga 2012, merupakan kelompok demografis yang 

akan mewarisi dan mengelola masa depan bumi. Karakteristik generasi ini yang sangat akrab 

dengan teknologi digital, memiliki kesadaran sosial yang tinggi, dan cenderung pragmatis 

dalam bertindak, menjadikan mereka agen potensial perubahan dalam isu-isu lingkungan 

(Seemiller & Grace, 2016). Namun demikian, paparan informasi yang masif dan gaya hidup 

konsumtif yang menjadi ciri era digital juga membawa tantangan tersendiri dalam 

pembentukan kesadaran ekologis yang autentik dan berkelanjutan. 

Dalam tradisi Islam, hubungan manusia dengan alam semesta bukan sekadar relasi 

utilitarian, melainkan memiliki dimensi teologis dan etis yang mendalam. Al-Qur'an dan hadis 



2 
 

menyediakan landasan normatif yang komprehensif tentang bagaimana manusia seharusnya 

berinteraksi dengan lingkungan (Foltz, 2006). Konsep khalifah fil ardh yang menekankan peran 

manusia sebagai khalifah atau pengelola bumi, prinsip mizan yang mengajarkan 

keseimbangan, serta larangan terhadap israf dan tabdzir yang melarang pemborosan dan 

pengrusakan, semuanya membentuk ekoteologi Islam yang relevan dengan konteks krisis 

ekologi kontemporer. Namun demikian, potensi ajaran Islam dalam membentuk kesadaran 

ekologis belum sepenuhnya dieksplorasi dan diimplementasikan dalam sistem pendidikan 

Islam, khususnya untuk menjawab tantangan dan karakteristik Generasi Z. 

Maqasid syariah, sebagai tujuan-tujuan universal dari syariat Islam, menawarkan kerangka 

yang dinamis dan kontekstual dalam merespons berbagai permasalahan kontemporer, termasuk 

krisis ekologi. Para ulama klasik seperti Al-Ghazali dan Asy-Syatibi merumuskan lima tujuan 

pokok syariat, yaitu pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Abdullah, 2007). 

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, beberapa sarjana Muslim menambahkan 

pemeliharaan lingkungan sebagai bagian integral dari maqasid syariah atau sebagai 

pengembangan dari hifz al-nafs, mengingat keberlanjutan kehidupan manusia sangat 

bergantung pada kesehatan ekosistem (Kamali, 2008). Pendekatan maqasid syariah dalam 

pendidikan Islam ekologi memungkinkan pengembangan metodologi yang tidak hanya 

normatif-tekstual, tetapi juga kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan. 

Penelitian ini berangkat dari pertanyaan fundamental tentang bagaimana pendidikan Islam 

dapat berkontribusi dalam membentuk kesadaran ekologis Generasi Z melalui perspektif 

maqasid syariah. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menjembatani 

kesenjangan antara ajaran normatif Islam tentang lingkungan dengan realitas praktis di 

lapangan, khususnya dalam konteks pendidikan untuk generasi digital native. Lebih lanjut, 

penelitian ini juga berupaya mengeksplorasi bagaimana prinsip-prinsip maqasid syariah dapat 

dioperasionalisasikan dalam desain kurikulum dan pedagogi pendidikan Islam yang responsif 

terhadap krisis ekologi dan karakteristik psikososial Generasi Z. 

Tujuan dari penelitian ini adalah pertama, menganalisis landasan teologis dan etis 

pendidikan ekologi dalam Islam melalui konsep-konsep kunci seperti khalifah, tauhid ekologis, 

dan amanah. Kedua, mengeksplorasi relevansi maqasid syariah sebagai framework dalam 

pengembangan pendidikan Islam yang berorientasi pada kesadaran ekologis. Ketiga, 

merumuskan model implementasi pendidikan ekologi Islam yang sesuai dengan karakteristik 

dan kebutuhan Generasi Z. Keempat, mengidentifikasi tantangan dan peluang dalam 

mengintegrasikan pendidikan ekologi berbasis maqasid syariah dalam sistem pendidikan Islam 

di Indonesia. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengayaan 

diskursus tentang ekoteologi Islam dan pendidikan lingkungan hidup. Secara praktis, hasil 

penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi para pendidik, pengambil kebijakan, dan praktisi 

pendidikan Islam dalam mengembangkan kurikulum dan strategi pembelajaran yang efektif 

untuk menumbuhkan kesadaran ekologis generasi muda. Dalam konteks yang lebih luas, 

penelitian ini juga diharapkan dapat memperkuat peran institusi pendidikan Islam sebagai agen 

transformasi sosial dalam merespons krisis ekologi global. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research atau 

studi kepustakaan. Pendekatan kualitatif dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian yang 

berupaya memahami fenomena secara mendalam melalui eksplorasi makna, konsep, dan 

konteks (Creswell, 2014). Metode library research memungkinkan peneliti untuk menganalisis 

berbagai literatur, dokumen, dan sumber tertulis yang relevan dengan topik penelitian tanpa 

melakukan intervensi langsung pada subjek atau objek penelitian. 



3 
 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua kategori utama, yaitu sumber primer dan 

sumber sekunder. Sumber primer mencakup Al-Qur'an dan hadis sebagai rujukan utama ajaran 

Islam, serta karya-karya klasik ulama tentang maqasid syariah seperti karya Al-Ghazali dalam 

Al-Mustasfa dan Asy-Syatibi dalam Al-Muwafaqat. Sumber sekunder meliputi buku-buku, 

artikel jurnal ilmiah, prosiding konferensi, laporan penelitian, dan dokumen kebijakan yang 

membahas tentang pendidikan Islam, ekologi dalam perspektif Islam, maqasid syariah, serta 

karakteristik Generasi Z. Peneliti juga menggunakan literatur dari bidang environmental 

education, psychology, dan sociology untuk memperkaya analisis interdisipliner. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu pengumpulan, 

identifikasi, klasifikasi, dan interpretasi berbagai dokumen tertulis yang relevan. Peneliti 

mengakses berbagai database akademik seperti Google Scholar, JSTOR, Scopus, dan ProQuest 

untuk mendapatkan artikel-artikel jurnal terkini. Selain itu, peneliti juga menggunakan buku-

buku referensi dari perpustakaan universitas dan sumber-sumber online yang kredibel. Kriteria 

pemilihan literatur mencakup relevansi dengan topik penelitian, kredibilitas sumber, dan 

aktualitas publikasi dengan prioritas pada sumber-sumber yang diterbitkan dalam sepuluh 

tahun terakhir, meskipun tidak menutup kemungkinan penggunaan literatur klasik yang 

memiliki nilai historis dan teoretis penting. 

Analisis data menggunakan teknik content analysis atau analisis isi, yaitu metode 

penelitian yang digunakan untuk membuat inferensi yang valid dan dapat direplikasi dari teks 

atau materi komunikasi lainnya (Krippendorff, 2004). Proses analisis dilakukan melalui 

beberapa tahap. Pertama, tahap reduksi data, di mana peneliti melakukan identifikasi, seleksi, 

dan penyederhanaan data yang diperoleh dari berbagai literatur. Kedua, tahap kategorisasi, 

yaitu pengelompokan data berdasarkan tema-tema utama seperti konsep ekologi dalam Islam, 

prinsip maqasid syariah, karakteristik Generasi Z, dan model pendidikan ekologi. Ketiga, tahap 

interpretasi, di mana peneliti melakukan pemaknaan mendalam terhadap data yang telah 

dikategorisasi dengan menghubungkan berbagai konsep dan teori. Keempat, tahap sintesis, 

yaitu penyatuan berbagai temuan untuk merumuskan kesimpulan yang komprehensif dan 

koheren. 

Untuk menjamin validitas dan reliabilitas penelitian, peneliti menerapkan beberapa 

strategi. Triangulasi sumber dilakukan dengan menggunakan berbagai referensi dari berbagai 

perspektif dan tradisi keilmuan untuk memastikan bahwa temuan penelitian tidak bias pada 

satu pandangan tertentu. Peer debriefing dilakukan melalui diskusi dengan peneliti lain dan 

pakar dalam bidang pendidikan Islam dan studi lingkungan untuk mendapatkan masukan dan 

kritik konstruktif. Peneliti juga melakukan member checking dengan mengonfirmasi 

interpretasi dan temuan kepada para ahli yang kompeten di bidang terkait. 

Keterbatasan penelitian ini perlu diakui, terutama terkait dengan sifat library research yang 

tidak melibatkan data empiris langsung dari lapangan. Oleh karena itu, temuan penelitian ini 

lebih bersifat teoretis-konseptual dan memerlukan penelitian lanjutan yang bersifat empiris 

untuk menguji implementasi praktis dari konsep-konsep yang dirumuskan. Namun demikian, 

penelitian kepustakaan ini tetap memiliki nilai penting sebagai fondasi teoretis dan kerangka 

konseptual untuk pengembangan penelitian-penelitian selanjutnya. 

 

PEMBAHASAN 

Landasan Teologis Ekologi dalam Islam 

Islam memiliki pandangan yang holistik dan integral terhadap alam semesta. Dalam 

perspektif Islam, seluruh ciptaan Allah merupakan ayat atau tanda-tanda kebesaran-Nya yang 

harus dipahami, dihormati, dan dipelihara. Al-Qur'an secara eksplisit menyebutkan bahwa 

langit, bumi, dan segala isinya diciptakan dengan tujuan yang jelas dan dalam keadaan yang 

seimbang (Nasr, 1996). Konsep tauhid dalam Islam tidak hanya berbicara tentang keesaan 



4 
 

Allah dalam dimensi teologis, tetapi juga membawa implikasi pada kesatuan kosmis di mana 

semua makhluk terhubung dalam sistem yang saling bergantung. 

Konsep khalifah fil ardh merupakan salah satu prinsip fundamental dalam ekoteologi 

Islam. Istilah khalifah disebutkan dalam Al-Qur'an Surah Al-Baqarah ayat 30, di mana Allah 

memberitahukan kepada para malaikat tentang rencana-Nya untuk menjadikan manusia 

sebagai khalifah di bumi. Peran khalifah ini mengandung dua dimensi yang saling terkait, yaitu 

dimensi otoritas dan dimensi tanggung jawab. Manusia diberikan otoritas untuk mengelola dan 

memanfaatkan sumber daya alam, namun otoritas ini disertai dengan tanggung jawab moral 

untuk menjaga, memelihara, dan memastikan keberlanjutan ekosistem (Izzi Dien, 2000). 

Konsep khalifah ini berbeda dengan antroposentrisme dalam tradisi Barat modern yang 

menempatkan manusia sebagai penguasa absolut atas alam. Dalam Islam, manusia adalah 

khalifah yang harus mempertanggungjawabkan pengelolaan alam kepada Allah sebagai 

pemilik sejati seluruh alam semesta. 

Prinsip tauhid ekologis menegaskan bahwa seluruh ciptaan adalah milik Allah dan 

manusia hanya sebagai pengelola sementara. Konsep ini membawa implikasi etis yang 

mendalam dalam relasi manusia dengan lingkungan. Eksploitasi berlebihan terhadap alam 

tidak hanya merupakan tindakan yang merusak secara ekologis, tetapi juga merupakan bentuk 

pengingkaran terhadap hakikat ketuhanan dan kepemilikan Allah atas semesta (Khalid, 2002). 

Setiap tindakan manusia terhadap lingkungan memiliki dimensi vertikal hubungan dengan 

Allah dan dimensi horizontal hubungan dengan sesama makhluk. Kesadaran tauhid ini 

seharusnya menumbuhkan sikap hormat, kehati-hatian, dan kebijaksanaan dalam setiap 

interaksi manusia dengan alam. 

Konsep mizan atau keseimbangan merupakan prinsip kosmik yang berulang kali 

ditekankan dalam Al-Qur'an. Surah Ar-Rahman ayat 7-9 menyatakan bahwa Allah telah 

meninggikan langit dan menetapkan keseimbangan, agar manusia tidak melampaui batas 

dalam keseimbangan tersebut. Prinsip mizan ini mengajarkan bahwa alam semesta diciptakan 

dalam keadaan yang seimbang dan harmonis, dan manusia bertanggung jawab untuk menjaga 

keseimbangan tersebut. Setiap tindakan yang mengganggu keseimbangan ekologis merupakan 

pelanggaran terhadap tatanan kosmik yang telah ditetapkan Allah. Dalam konteks krisis 

lingkungan kontemporer, pelanggaran terhadap prinsip mizan termanifestasi dalam berbagai 

bentuk seperti eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan, polusi, dan kerusakan ekosistem. 

Islam juga mengajarkan larangan terhadap israf dan tabdzir, yaitu pemborosan dan 

pengrusakan. Al-Qur'an dalam beberapa ayat melarang pemborosan dan menyatakan bahwa 

orang-orang yang melakukan tabdzir adalah saudara-saudara setan. Larangan ini tidak hanya 

berlaku pada harta benda pribadi, tetapi juga pada sumber daya alam yang merupakan amanah 

dari Allah. Konsumsi yang berlebihan, gaya hidup materialistik, dan eksploitasi alam tanpa 

pertimbangan keberlanjutan merupakan bentuk-bentuk israf dan tabdzir yang bertentangan 

dengan ajaran Islam (Ammar, 2001). Prinsip kesederhanaan dan moderasi dalam Islam menjadi 

antitesis terhadap budaya konsumerisme yang menjadi salah satu penyebab utama krisis 

ekologi global. 

Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW juga banyak yang berbicara tentang pentingnya 

menjaga lingkungan dan makhluk hidup lainnya. Nabi mengajarkan untuk menanam pohon 

bahkan di akhir zaman, melarang penebangan pohon tanpa alasan yang jelas, mengajarkan cara 

bersuci yang tidak boros air, dan memperlakukan hewan dengan kasih sayang. Tradisi hijau 

Nabi ini menunjukkan bahwa kepedulian lingkungan bukan hanya wacana teoritis, tetapi 

merupakan praktik konkret yang dicontohkan langsung oleh Rasulullah. Ihya mawat atau 

menghidupkan tanah mati merupakan salah satu bentuk ibadah yang dianjurkan dalam Islam, 

menunjukkan bahwa upaya pelestarian dan rehabilitasi lingkungan memiliki nilai spiritual 

yang tinggi (Rahman, 1998). 

 



5 
 

Maqasid Syariah sebagai Framework Pendidikan Ekologi Islam 

Maqasid syariah secara etimologis berarti tujuan-tujuan atau maksud-maksud dari syariat 

Islam. Dalam terminologi ushul fiqh, maqasid syariah merujuk pada nilai-nilai dan sasaran 

syara yang tersirat dalam sebagian besar atau seluruh hukum-hukumnya. Para ulama ushul fiqh 

merumuskan bahwa tujuan tertinggi dari syariat adalah mewujudkan kemaslahatan umat 

manusia di dunia dan akhirat. Imam Asy-Syatibi, seorang ulama Malikiyah dari Andalusia, 

mengembangkan teori maqasid syariah secara sistematis dan komprehensif dalam kitabnya Al-

Muwafaqat. Menurut Asy-Syatibi, syariat Islam bertujuan untuk memelihara lima hal pokok, 

yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang dikenal dengan istilah al-daruriyyat al-

khams (Syatibi, 2003). 

Dalam perkembangan pemikiran Islam kontemporer, konsep maqasid syariah mengalami 

perluasan dan reinterpretasi untuk merespons tantangan zaman. Para sarjana Muslim seperti 

Muhammad Tahir ibn Ashur, Jasser Auda, dan Mohammad Hashim Kamali mengembangkan 

pemahaman maqasid yang lebih dinamis dan kontekstual. Ibn Ashur menambahkan beberapa 

tujuan syariat seperti keadilan, kemudahan, dan kebebasan. Dalam konteks krisis ekologi, 

beberapa pemikir Muslim kontemporer mengusulkan pemeliharaan lingkungan sebagai bagian 

integral dari maqasid syariah atau sebagai pengembangan dari hifz al-nafs, mengingat 

keberlanjutan kehidupan manusia sangat bergantung pada kesehatan ekosistem (Kamali, 

2008). 

Hifz al-bi'ah atau pemeliharaan lingkungan dapat dipahami sebagai maqasid yang 

memiliki kaitan erat dengan kelima tujuan pokok syariat. Pertama, dalam aspek hifz al-din, 

pemeliharaan lingkungan merupakan manifestasi dari ketaatan kepada Allah yang telah 

memerintahkan manusia untuk menjaga bumi. Kesadaran ekologis yang tumbuh dari iman 

menjadi ibadah yang bernilai spiritual. Kedua, dalam aspek hifz al-nafs, lingkungan yang sehat 

merupakan prasyarat bagi keberlangsungan hidup manusia. Kerusakan lingkungan seperti 

polusi udara dan air, perubahan iklim, dan degradasi ekosistem mengancam keselamatan jiwa 

manusia. Ketiga, dalam aspek hifz al-aql, lingkungan yang rusak dapat mempengaruhi 

kesehatan mental dan kemampuan kognitif manusia. Polutan tertentu terbukti dapat 

mengganggu perkembangan otak dan fungsi kognitif. Keempat, dalam aspek hifz al-nasl, 

keberlanjutan generasi masa depan sangat bergantung pada kondisi lingkungan yang akan 

mereka warisi. Kerusakan lingkungan yang parah dapat mengancam kelangsungan generasi 

mendatang. Kelima, dalam aspek hifz al-mal, sumber daya alam merupakan basis ekonomi dan 

kesejahteraan. Eksploitasi yang tidak berkelanjutan akan mengancam sistem ekonomi dan 

harta benda manusia (Auda, 2008). 

Pendekatan maqasid syariah dalam pendidikan ekologi Islam memiliki beberapa 

keunggulan metodologis. Pertama, pendekatan ini bersifat holistik, tidak hanya fokus pada 

aspek legal-formal, tetapi juga pada tujuan substantif dan nilai-nilai universal yang ingin 

dicapai. Kedua, pendekatan maqasid memungkinkan ijtihad dan kontekstualisasi ajaran Islam 

sesuai dengan perkembangan zaman dan tantangan kontemporer. Ketiga, kerangka maqasid 

menyediakan basis etis yang kuat untuk mengembangkan kesadaran ekologis yang tidak hanya 

bersifat pragmatis tetapi juga memiliki dimensi spiritual dan moral. Keempat, pendekatan ini 

dapat menjembatani antara norma-norma tekstual dengan realitas empiris, antara idealitas 

ajaran dengan praktik kehidupan sehari-hari (Laldin & Furqani, 2013). 

Implementasi maqasid syariah dalam kurikulum pendidikan Islam ekologi memerlukan 

operasionalisasi yang jelas dan terukur. Dalam aspek tujuan pembelajaran, kurikulum harus 

dirancang untuk mencapai tujuan-tujuan yang selaras dengan maqasid, yaitu mengembangkan 

kesadaran teologis tentang relasi manusia dengan alam, menumbuhkan tanggung jawab moral 

untuk memelihara lingkungan, mengasah kemampuan berpikir kritis tentang isu-isu ekologi, 

dan membentuk perilaku ramah lingkungan. Dalam aspek konten, materi pembelajaran harus 

mengintegrasikan ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis tentang lingkungan, konsep-konsep 



6 
 

ekoteologi Islam, prinsip-prinsip maqasid syariah, serta pengetahuan sains kontemporer 

tentang ekologi. Dalam aspek metode, pembelajaran harus menggunakan pendekatan yang 

aktif, partisipatif, dan berbasis pengalaman, sehingga siswa tidak hanya memahami secara 

kognitif tetapi juga mengalami secara afektif dan berlatih secara psikomotorik. 

 

Karakteristik Generasi Z dan Implikasinya pada Pendidikan Ekologi 

Generasi Z, yang juga dikenal sebagai iGeneration atau Post-Millennials, merupakan 

kohort demografis yang lahir antara tahun 1997 hingga 2012. Generasi ini tumbuh dalam era 

digital yang sudah matang, di mana internet, smartphone, dan media sosial sudah menjadi 

bagian integral dari kehidupan sehari-hari sejak mereka kecil. Karakteristik unik Generasi Z 

membedakan mereka dari generasi-generasi sebelumnya dan memiliki implikasi penting bagi 

desain pendidikan, termasuk pendidikan ekologi Islam (Turner, 2015). 

Salah satu karakteristik dominan Generasi Z adalah mereka merupakan digital natives 

sejati. Berbeda dengan Generasi Milenial yang mengalami transisi dari analog ke digital, 

Generasi Z lahir dan tumbuh dalam ekosistem digital yang sudah mapan. Mereka sangat mahir 

menggunakan teknologi, multitasking dengan berbagai perangkat digital, dan mendapatkan 

informasi dengan sangat cepat. Implikasi dari karakteristik ini adalah pendidikan ekologi untuk 

Generasi Z harus mengintegrasikan teknologi digital dalam proses pembelajaran. Penggunaan 

aplikasi mobile, platform e-learning, gamifikasi, augmented reality, dan media sosial dapat 

menjadi strategi efektif untuk menarik minat dan keterlibatan mereka dalam isu-isu lingkungan 

(Seemiller & Grace, 2016). 

Generasi Z memiliki rentang perhatian yang relatif singkat, diperkirakan hanya sekitar 

delapan detik, lebih pendek dari rentang perhatian Generasi Milenial yang sembilan detik. Hal 

ini disebabkan oleh overload informasi yang mereka alami setiap hari. Implikasinya, materi 

pembelajaran harus dikemas dalam format yang ringkas, menarik, dan interaktif. Penggunaan 

video pendek, infografis, meme edukatif, dan konten visual lainnya dapat lebih efektif 

dibandingkan dengan metode ceramah yang panjang dan monoton. Micro-learning, yaitu 

pembelajaran dalam segmen-segmen kecil yang mudah dicerna, merupakan pendekatan yang 

sesuai dengan karakteristik kognitif Generasi Z (Rothman, 2016). 

Dari sisi nilai dan sikap, Generasi Z dikenal memiliki kesadaran sosial yang tinggi dan 

kepedulian terhadap isu-isu global seperti perubahan iklim, ketidakadilan sosial, dan hak asasi 

manusia. Berbagai survei menunjukkan bahwa Generasi Z adalah generasi yang paling concern 

terhadap isu lingkungan dibandingkan generasi-generasi sebelumnya. Mereka cenderung 

pragmatis dan ingin melihat dampak nyata dari tindakan mereka. Implikasinya, pendidikan 

ekologi untuk Generasi Z harus bersifat action-oriented, memberikan kesempatan kepada 

mereka untuk terlibat dalam proyek-proyek nyata yang memberikan dampak positif bagi 

lingkungan. Service-learning, project-based learning, dan environmental activism dapat 

menjadi metode pembelajaran yang efektif (Parker et al., 2019). 

Generasi Z juga memiliki kecenderungan untuk belajar secara mandiri dan self-directed. 

Mereka terbiasa mencari informasi sendiri melalui YouTube, Google, dan berbagai platform 

online lainnya. Mereka lebih suka belajar melalui tutorial visual dan praktik langsung daripada 

membaca teks yang panjang. Implikasinya, peran pendidik dalam pendidikan ekologi Generasi 

Z lebih sebagai fasilitator dan mentor daripada sebagai sumber informasi utama. Pembelajaran 

harus memberikan otonomi kepada siswa untuk mengeksplorasi topik-topik yang menarik 

minat mereka, sambil tetap memberikan guidance dan scaffolding yang diperlukan (Francis & 

Hoefel, 2018). 

Dalam konteks pendidikan Islam ekologi, pemahaman terhadap karakteristik Generasi Z 

ini sangat penting. Pendekatan yang terlalu tradisional, doktriner, dan teoretis tanpa aplikasi 

praktis cenderung kurang efektif untuk generasi ini. Sebaliknya, pendekatan yang 

mengkombinasikan spiritualitas Islam dengan aksi nyata, menggunakan teknologi sebagai 



7 
 

medium pembelajaran, dan memberikan ruang bagi kreativitas dan inisiatif siswa akan lebih 

resonan dengan nilai-nilai dan preferensi Generasi Z. Aktivisme lingkungan berbasis faith, di 

mana nilai-nilai Islam menjadi motivasi dan panduan untuk tindakan ekologis konkret, 

merupakan model yang sangat sesuai dengan karakteristik generasi ini. 

 

Model Implementasi Pendidikan Ekologi Islam untuk Generasi Z 

Berdasarkan analisis terhadap landasan teologis ekologi Islam, kerangka maqasid syariah, 

dan karakteristik Generasi Z, penelitian ini merumuskan model implementasi pendidikan 

ekologi Islam yang komprehensif dan kontekstual. Model ini terdiri dari beberapa komponen 

yang saling terkait dan terintegrasi. 

Komponen pertama adalah kurikulum berbasis maqasid yang mengintegrasikan nilai-nilai 

ekologi Islam dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya dalam mata pelajaran agama. 

Integrasi ini dapat dilakukan melalui pendekatan infusi, di mana konsep-konsep ekologi Islam 

dimasukkan ke dalam berbagai mata pelajaran seperti bahasa Arab dengan tema lingkungan, 

matematika dengan perhitungan jejak karbon, sains dengan ekosistem dan keberlanjutan, dan 

sejarah Islam dengan praktik-praktik hijau dalam peradaban Islam. Kurikulum juga harus 

mencakup program khusus tentang Islamic ecotheology yang mengajarkan secara sistematis 

tentang konsep-konsep seperti khalifah, mizan, tauhid ekologis, dan relevansinya dengan isu-

isu lingkungan kontemporer. 

Komponen kedua adalah pedagogi yang sesuai dengan karakteristik Generasi Z, yaitu 

active learning, experiential learning, dan technology-enhanced learning. Project-based 

learning di mana siswa terlibat dalam proyek-proyek lingkungan konkret seperti program daur 

ulang, urban farming di sekolah, kampanye penghijauan, atau penelitian kualitas lingkungan 

lokal, merupakan metode yang sangat efektif. Service-learning yang mengkombinasikan 

pembelajaran akademik dengan pelayanan masyarakat dalam bidang lingkungan juga dapat 

menumbuhkan kesadaran dan tanggung jawab sosial. Penggunaan teknologi seperti aplikasi 

untuk monitoring jejak karbon pribadi, platform online untuk berbagi best practices, atau 

virtual reality untuk simulasi dampak perubahan iklim dapat membuat pembelajaran lebih 

engaging dan relevan bagi Generasi Z. 

Komponen ketiga adalah pembentukan kultur sekolah yang ramah lingkungan. Sekolah 

harus menjadi model dan laboratorium hidup untuk praktik-praktik berkelanjutan. Ini 

mencakup manajemen sampah yang baik dengan program reduce, reuse, recycle, penggunaan 

energi terbarukan, konservasi air, kantin sehat dan ramah lingkungan, serta area hijau yang 

memadai. Kultur sekolah juga harus mendorong gaya hidup berkelanjutan melalui kebijakan-

kebijakan seperti no plastic policy, green transportation, dan kompetisi kelas hijau. Ritual 

keagamaan seperti kultum, khutbah Jumat, dan kajian rutin juga dapat menjadi media untuk 

terus menanamkan kesadaran ekologis dari perspektif Islam. 

Komponen keempat adalah kemitraan dengan berbagai pihak untuk memperkuat program 

pendidikan ekologi. Sekolah dapat bekerja sama dengan organisasi lingkungan, komunitas 

hijau Islam seperti Eco-Pesantren atau Green Faith Community, universitas untuk program 

pendampingan dan penelitian, serta pemerintah daerah dalam program-program lingkungan. 

Kolaborasi dengan orang tua juga sangat penting, karena pendidikan karakter ekologis tidak 

hanya terjadi di sekolah tetapi juga harus didukung oleh praktik di rumah. Program parenting 

yang mengintegrasikan nilai-nilai ekologi Islam dapat membantu menciptakan ekosistem 

pendidikan yang koheren antara sekolah dan keluarga. 

Komponen kelima adalah sistem evaluasi dan monitoring yang komprehensif. Evaluasi 

tidak hanya mengukur pengetahuan kognitif siswa tentang ekologi Islam, tetapi juga sikap dan 

perilaku mereka terhadap lingkungan. Instrumen evaluasi dapat mencakup portfolio kegiatan 

lingkungan siswa, peer assessment untuk partisipasi dalam proyek-proyek hijau, self-

assessment untuk refleksi diri tentang gaya hidup berkelanjutan, dan observasi perilaku sehari-



8 
 

hari. Sekolah juga perlu melakukan monitoring terhadap jejak ekologis institusi, seperti 

penggunaan energi, produksi sampah, dan konsumsi air, sebagai indikator keberhasilan 

program pendidikan lingkungan secara institusional. 

Dalam implementasinya, model ini memerlukan dukungan dari berbagai stakeholder. 

Kepemimpinan kepala sekolah yang visioner dan komitmen kuat terhadap isu lingkungan 

menjadi faktor kunci keberhasilan. Pelatihan dan capacity building bagi guru juga sangat 

penting agar mereka memiliki kompetensi yang memadai untuk mengajarkan ekologi Islam 

dengan metode yang sesuai untuk Generasi Z. Dukungan finansial dan kebijakan dari 

pemerintah, yayasan, atau lembaga donor juga diperlukan untuk menyediakan infrastruktur dan 

sumber daya yang diperlukan. Yang tidak kalah penting adalah political will dari pengambil 

kebijakan pendidikan untuk memasukkan pendidikan ekologi Islam sebagai bagian integral 

dari kurikulum nasional, bukan hanya sebagai program tambahan yang bersifat opsional. 

 

Tantangan dan Peluang Pendidikan Ekologi Islam untuk Generasi Z 

Implementasi pendidikan ekologi Islam untuk Generasi Z menghadapi berbagai tantangan 

yang perlu diidentifikasi dan diantisipasi. Tantangan pertama adalah kesenjangan antara 

norma-norma ideal Islam tentang lingkungan dengan praktik aktual di sebagian besar 

masyarakat Muslim. Banyak institusi pendidikan Islam yang belum mengintegrasikan isu 

lingkungan dalam kurikulum mereka, dan praktik-praktik ramah lingkungan masih belum 

menjadi bagian dari kultur organisasi. Kesenjangan antara das sollen dan das sein ini dapat 

menimbulkan disonansi kognitif pada siswa dan mengurangi kredibilitas pendidikan yang 

diberikan (Amri & Saputra, 2019). 

Tantangan kedua adalah dominasi paradigma antroposentris dan materialistik dalam 

masyarakat kontemporer yang bertentangan dengan worldview Islam yang lebih ekosentris dan 

spiritual. Generasi Z tumbuh dalam kultur konsumerisme global yang didorong oleh 

kapitalisme dan industrialisasi. Media massa dan iklan terus mempromosikan gaya hidup 

konsumtif yang tidak berkelanjutan. Menghadapi bombardir nilai-nilai ini dengan nilai-nilai 

Islam tentang kesederhanaan, keseimbangan, dan tanggung jawab terhadap lingkungan 

memerlukan strategi pendidikan yang kuat dan konsisten. 

Tantangan ketiga adalah keterbatasan sumber daya dan infrastruktur di banyak lembaga 

pendidikan Islam, terutama di daerah-daerah pinggiran dan pedesaan. Implementasi 

pendidikan ekologi yang efektif memerlukan fasilitas seperti laboratorium lingkungan, taman 

sekolah, sistem pengelolaan sampah, dan teknologi digital. Tidak semua sekolah memiliki 

kapasitas finansial dan teknis untuk menyediakan infrastruktur tersebut. Kesenjangan antara 

sekolah urban yang well-resourced dengan sekolah rural yang kekurangan sumber daya dapat 

memperlebar ketimpangan dalam kualitas pendidikan ekologi (Supriadi, 2020). 

Tantangan keempat adalah kurangnya literatur dan bahan ajar yang berkualitas tentang 

ekologi Islam dalam bahasa Indonesia yang sesuai untuk Generasi Z. Sebagian besar literatur 

ekoteologi Islam masih dalam bahasa Arab atau Inggris dan cenderung bersifat akademis-

teoretis yang kurang accessible bagi siswa sekolah menengah. Pengembangan bahan ajar yang 

kontekstual, engaging, dan sesuai dengan karakteristik kognitif dan psikososial Generasi Z 

memerlukan riset dan development yang sistematis. 

Tantangan kelima adalah resistensi dari sebagian kalangan yang menganggap isu 

lingkungan sebagai agenda sekuler Barat yang tidak relevan dengan prioritas umat Islam. 

Narasi yang menempatkan isu lingkungan sebagai bagian dari agenda liberal atau bahkan 

konspirasi global untuk menghambat pembangunan negara-negara Muslim masih cukup kuat 

di sebagian komunitas Muslim. Menghadapi resistensi ini memerlukan pendekatan yang dapat 

menunjukkan bahwa kepedulian lingkungan adalah bagian integral dari ajaran Islam, bukan 

impor dari tradisi lain. 



9 
 

Namun demikian, di balik berbagai tantangan tersebut, terdapat peluang-peluang besar 

yang dapat dimanfaatkan. Peluang pertama adalah momentum global tentang sustainable 

development goals yang memberikan dukungan politik dan finansial untuk program-program 

pendidikan lingkungan. Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia 

memiliki posisi strategis untuk menjadi pelopor dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

dalam gerakan global sustainability. Berbagai organisasi internasional dan lembaga donor 

tertarik untuk mendukung inisiatif-inisiatif inovatif dalam pendidikan lingkungan berbasis 

agama. 

Peluang kedua adalah kebangkitan kesadaran ekologi di kalangan Generasi Z sendiri. 

Berbagai survei menunjukkan bahwa generasi ini sangat concern terhadap isu-isu lingkungan 

dan siap untuk terlibat dalam aksi-aksi nyata. Gerakan-gerakan seperti Fridays for Future yang 

diprakarsai Greta Thunberg mendapat respons luas dari generasi muda di seluruh dunia, 

termasuk di Indonesia. Karakteristik Generasi Z yang idealis, aktivis, dan peduli terhadap isu-

isu sosial menciptakan lahan subur untuk menumbuhkan kesadaran ekologis yang berbasis 

pada nilai-nilai keagamaan. 

Peluang ketiga adalah perkembangan teknologi digital yang dapat dimanfaatkan untuk 

memperluas jangkauan dan meningkatkan efektivitas pendidikan ekologi Islam. Platform 

online, aplikasi mobile, media sosial, podcast, dan berbagai medium digital lainnya 

menyediakan kanal-kanal baru untuk disseminasi pengetahuan dan mobilisasi aksi. Komunitas-

komunitas virtual tentang eco-Islam mulai bermunculan dan menjadi ruang untuk berbagi 

pengalaman, inspirasi, dan kolaborasi. Penggunaan teknologi seperti artificial intelligence dan 

big data juga dapat membantu dalam monitoring dan evaluasi program pendidikan lingkungan 

secara lebih efektif dan efisien. 

Peluang keempat adalah tradisi pesantren di Indonesia yang memiliki potensi besar untuk 

menjadi pusat pendidikan ekologi Islam. Pesantren dengan sistem pendidikan yang holistik, 

kultur kesederhanaan, dan kedekatan dengan alam memiliki basis yang kuat untuk 

mengembangkan model eco-pesantren. Beberapa pesantren sudah mulai mengembangkan 

program-program seperti pertanian organik, pengelolaan sampah, energi terbarukan, dan 

konservasi lingkungan. Eco-pesantren dapat menjadi model inspiratif untuk lembaga-lembaga 

pendidikan Islam lainnya dan juga dapat berkontribusi pada pengembangan ekonomi hijau di 

komunitas sekitarnya (Hasbullah & Abdurrahman, 2021). 

Peluang kelima adalah dukungan dari organisasi-organisasi Islam mainstream di Indonesia 

seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah yang mulai concern terhadap isu-isu lingkungan. 

NU melalui program Gusdurian Network dan Green Pesantren, serta Muhammadiyah melalui 

Majelis Lingkungan Hidup, telah mengembangkan berbagai program dan fatwa terkait 

lingkungan hidup. Dukungan dari organisasi-organisasi besar ini memberikan legitimasi 

teologis dan mobilisasi massa untuk gerakan pendidikan ekologi Islam. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan Islam memiliki potensi besar untuk 

membentuk kesadaran ekologis Generasi Z melalui landasan teologis yang kuat dan framework 

maqasid syariah yang komprehensif. Konsep-konsep seperti khalifah fil ardh, tauhid ekologis, 

mizan, dan larangan israf serta tabdzir menyediakan basis normatif yang jelas tentang tanggung 

jawab manusia terhadap lingkungan. Prinsip-prinsip ini bukan hanya ajaran moral yang 

abstrak, tetapi memiliki implikasi praktis yang sangat relevan dengan krisis ekologi 

kontemporer. 

Maqasid syariah, dengan tujuan utamanya untuk mewujudkan kemaslahatan, menawarkan 

kerangka etis yang dinamis untuk mengembangkan pendidikan ekologi Islam. Pemeliharaan 

lingkungan dapat dipahami sebagai maqasid yang integral dengan kelima tujuan pokok syariat, 

khususnya pemeliharaan jiwa, karena keberlanjutan kehidupan manusia sangat bergantung 



10 
 

pada kesehatan ekosistem. Pendekatan maqasid memungkinkan kontekstualisasi ajaran Islam 

sesuai dengan tantangan zaman, sekaligus tetap mempertahankan nilai-nilai fundamental yang 

bersifat universal. 

Karakteristik unik Generasi Z sebagai digital natives yang memiliki kesadaran sosial 

tinggi, pragmatis, dan action-oriented menciptakan tantangan sekaligus peluang untuk 

pendidikan ekologi Islam. Model pendidikan yang efektif untuk generasi ini harus 

mengintegrasikan teknologi digital, menggunakan metode pembelajaran yang aktif dan 

berbasis proyek, memberikan kesempatan untuk terlibat dalam aksi nyata, dan dikemas dalam 

format yang engaging dan relevan dengan kehidupan mereka. Pendekatan yang terlalu 

doktriner, teoretis, dan konvensional cenderung kurang efektif untuk generasi ini. 

Implementasi pendidikan ekologi Islam untuk Generasi Z memerlukan pendekatan yang 

holistik dan sistemik, meliputi kurikulum berbasis maqasid, pedagogi yang sesuai dengan 

karakteristik generasi Z, pembentukan kultur sekolah yang ramah lingkungan, kemitraan 

dengan berbagai stakeholder, dan sistem evaluasi yang komprehensif. Keberhasilan 

implementasi sangat bergantung pada komitmen kepemimpinan, kompetensi guru, dukungan 

kebijakan, dan partisipasi aktif dari seluruh komunitas sekolah. 

Meskipun menghadapi berbagai tantangan seperti kesenjangan antara ideal dan praktik, 

dominasi paradigma antroposentris, keterbatasan sumber daya, minimnya literatur yang 

berkualitas, dan resistensi dari sebagian kalangan, terdapat peluang-peluang besar yang dapat 

dimanfaatkan. Momentum global tentang sustainable development, kesadaran ekologi yang 

tinggi di kalangan Generasi Z, perkembangan teknologi digital, tradisi pesantren, dan 

dukungan dari organisasi Islam mainstream merupakan modal penting untuk mengembangkan 

pendidikan ekologi Islam yang transformatif. 

Pendidikan Islam ekologi berbasis maqasid syariah bukan hanya tentang transfer 

pengetahuan tentang lingkungan, tetapi merupakan proses transformasi holistik yang meliputi 

dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. Tujuan akhirnya adalah membentuk generasi 

Muslim yang tidak hanya memiliki kesalehan individual tetapi juga kesalehan ekologis dan 

sosial, yang memahami bahwa menjaga lingkungan adalah bagian integral dari ibadah kepada 

Allah, dan yang memiliki komitmen serta kompetensi untuk mewujudkan kehidupan yang 

berkelanjutan di planet bumi. 

Penelitian ini merekomendasikan beberapa hal untuk penelitian dan praktik selanjutnya. 

Pertama, perlu dilakukan penelitian empiris untuk menguji efektivitas model pendidikan 

ekologi Islam yang telah dirumuskan dalam penelitian ini di berbagai konteks lembaga 

pendidikan Islam. Kedua, perlu dikembangkan bahan ajar dan modul pembelajaran tentang 

ekologi Islam yang kontekstual, engaging, dan sesuai dengan karakteristik Generasi Z dalam 

bahasa Indonesia. Ketiga, perlu ada upaya sistematik untuk meningkatkan kapasitas guru dan 

tenaga kependidikan dalam mengintegrasikan nilai-nilai ekologi Islam dalam pembelajaran. 

Keempat, perlu dikembangkan instrumen evaluasi yang valid dan reliabel untuk mengukur 

kesadaran dan perilaku ekologis siswa dalam perspektif Islam. Kelima, perlu ada dukungan 

kebijakan dari pemerintah untuk memasukkan pendidikan ekologi Islam sebagai bagian 

integral dari kurikulum nasional. 

Pada akhirnya, krisis ekologi global menuntut respons yang komprehensif dari semua 

pihak, termasuk lembaga-lembaga pendidikan agama. Pendidikan Islam memiliki tanggung 

jawab moral dan teologis untuk berkontribusi dalam menumbuhkan generasi yang tidak hanya 

shaleh secara spiritual tetapi juga memiliki kesadaran dan tanggung jawab ekologis yang tinggi. 

Generasi Z sebagai pewaris masa depan bumi perlu dibekali dengan pemahaman, sikap, dan 

keterampilan yang memadai untuk menghadapi tantangan lingkungan yang semakin kompleks. 

Integrasi antara kearifan spiritual Islam dengan pengetahuan sains kontemporer, antara nilai-

nilai transenden dengan aksi konkret, dan antara kesalehan individual dengan tanggungjawab 



11 
 

kolektif, merupakan kunci untuk mewujudkan pendidikan Islam yang transformatif dan relevan 

dengan kebutuhan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. (2007). Islamic studies in higher education in Indonesia: Challenges, impact 

and prospects for the world community. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 45(2), 

391-426. 

Ammar, N. H. (2001). Islam and deep ecology. In D. L. Barnhill & R. S. Gottlieb (Eds.), Deep 

ecology and world religions: New essays on sacred ground (pp. 193-211). State University 

of New York Press. 

Amri, K., & Saputra, J. (2019). Environmental education in Islamic schools: Challenges and 

opportunities in Indonesia. Journal of Islamic Education, 7(1), 45-62. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. 

International Institute of Islamic Thought. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Foltz, R. C. (2006). Animals in Islamic tradition and Muslim cultures. Oneworld Publications. 

Francis, T., & Hoefel, F. (2018). True Gen: Generation Z and its implications for companies. 

McKinsey & Company. https://www.mckinsey.com/industries/consumer-packaged-

goods/our-insights/true-gen-generation-z-and-its-implications-for-companies 

Hasbullah, M., & Abdurrahman, N. H. (2021). Eco-pesantren model: Integrating 

environmental education with Islamic values in Indonesia. Indonesian Journal of Islam 

and Muslim Societies, 11(1), 89-114. 

Intergovernmental Panel on Climate Change. (2021). Climate change 2021: The physical 

science basis. Cambridge University Press. 

Izzi Dien, M. Y. (2000). The environmental dimensions of Islam. Lutterworth Press. 

Kamali, M. H. (2008). Maqasid al-Shari'ah made simple. International Institute of Islamic 

Thought. 

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan. (2020). Status lingkungan hidup Indonesia 

2020. KLHK Republik Indonesia. 

Khalid, F. M. (2002). Islam and the environment. In P. Timmerman (Ed.), Encyclopedia of 

global environmental change: Social and economic dimensions of global environmental 

change (Vol. 5, pp. 332-339). Wiley. 

Krippendorff, K. (2004). Content analysis: An introduction to its methodology (2nd ed.). Sage 

Publications. 

Laldin, M. A., & Furqani, H. (2013). The foundations of Islamic finance and the maqasid al-

Shari'ah. Journal of Islamic Finance, 2(1), 5-16. 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University Press. 

Parker, K., Graf, N., & Igielnik, R. (2019). Generation Z looks a lot like Millennials on key 

social and political issues. Pew Research Center. https://www.pewresearch.org/social-

trends/2019/01/17/generation-z-looks-a-lot-like-millennials-on-key-social-and-political-

issues/ 

Rahman, F. (1998). Major themes of the Qur'an (2nd ed.). University of Chicago Press. 

Rothman, D. (2016). A tsunami of learners called Generation Z. International Public 

Management Association for Human Resources. https://www.ipma-hr.org/docs/default-

source/public-files/mgt/pdfs/a-tsunami-of-learners-called-generation-z.pdf 

Seemiller, C., & Grace, M. (2016). Generation Z goes to college. Jossey-Bass. 

Sterling, S. (2004). Higher education, sustainability, and the role of systemic learning. In P. B. 

Corcoran & A. E. J. Wals (Eds.), Higher education and the challenge of sustainability (pp. 

49-70). Kluwer Academic Publishers. 



12 
 

Supriadi, D. (2020). Challenges of environmental education in rural Islamic schools: An 

Indonesian case study. Journal of Environmental Education Research, 26(4), 512-528. 

Syatibi, A. I. (2003). Al-Muwafaqat fi usul al-syariah (A. A. Abdul Syafi, Trans.). Dar Ibn 

Affan. 

Turner, A. (2015). Generation Z: Technology and social interest. The Journal of Individual 

Psychology, 71(2), 103-113. 

 


