
1 
 

Pendidikan Islam dan Isu Lingkungan: Implementasi Green School 

di Madrasah 

 

Moh. Ayyub Mustofa 

Moh. Isbir 

STIT Miftahul Ulum Bangkalan 

Email: mohayyub@gmail.com 

 

Abstrak 

Krisis lingkungan global menuntut respons komprehensif dari berbagai sektor, termasuk 

pendidikan Islam. Penelitian ini mengkaji implementasi konsep green school di madrasah 

sebagai upaya mengintegrasikan nilai-nilai ekologi dalam pendidikan Islam. Menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus pada tiga madrasah yang telah menerapkan 

program green school, penelitian ini mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai Islam tentang 

pengelolaan alam diintegrasikan dalam kurikulum, budaya sekolah, dan praktik keseharian. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa implementasi green school di madrasah memiliki 

keunikan dengan mendasarkan program pada prinsip khalifah fil ardh, mizan, dan istishlah 

yang memperkuat motivasi intrinsik siswa untuk menjaga lingkungan. Temuan juga 

mengungkapkan bahwa integrasi nilai ekologi Islam dalam kurikulum meningkatkan 

kesadaran ekologis siswa sebesar tujuh puluh tiga persen dibandingkan sebelum program 

diterapkan. Tantangan implementasi meliputi keterbatasan infrastruktur, pembiayaan, dan 

kompetensi guru dalam pedagogi lingkungan berbasis Islam. Penelitian ini merekomendasikan 

pengembangan kurikulum terintegrasi yang mensinergikan aspek teologis, ekologis, dan 

praktis dalam pendidikan lingkungan di madrasah. 

Kata Kunci: pendidikan Islam, green school, madrasah, ekologi Islam, pendidikan lingkungan 

 

PENDAHULUAN 

Krisis lingkungan hidup telah menjadi salah satu tantangan terbesar umat manusia di 

abad kedua puluh satu. Perubahan iklim, degradasi lahan, pencemaran air dan udara, serta 

hilangnya keanekaragaman hayati merupakan manifestasi dari kerusakan ekosistem yang 

semakin mengkhawatirkan (Intergovernmental Panel on Climate Change, 2021). Dampak 

krisis ini tidak hanya mengancam keberlanjutan ekosistem, tetapi juga keberlangsungan 

kehidupan manusia secara keseluruhan. Dalam konteks ini, pendidikan menjadi instrumen 

strategis untuk membangun kesadaran dan mengubah perilaku manusia terhadap lingkungan. 

Pendidikan lingkungan telah menjadi diskursus penting dalam berbagai forum 

internasional, termasuk dalam Sustainable Development Goals yang menekankan pentingnya 

pendidikan berkualitas sebagai fondasi pembangunan berkelanjutan (United Nations, 2015). 

Konsep green school atau sekolah berwawasan lingkungan muncul sebagai respons terhadap 

kebutuhan mendesak untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekologi dalam sistem pendidikan. 

Green school tidak hanya tentang infrastruktur ramah lingkungan, tetapi lebih komprehensif 

mencakup transformasi kurikulum, pedagogi, dan budaya sekolah yang berorientasi pada 

keberlanjutan lingkungan (Henderson & Tilbury, 2004). 



2 
 

Dalam tradisi Islam, kepedulian terhadap lingkungan sebenarnya telah menjadi bagian 

integral dari ajaran agama. Al-Quran dan hadis Nabi Muhammad SAW mengandung banyak 

ayat dan sabda yang menekankan pentingnya menjaga kelestarian alam sebagai amanah dari 

Allah SWT. Konsep khalifah fil ardh (wakil Allah di bumi) memberikan landasan teologis bagi 

tanggung jawab manusia dalam mengelola dan melestarikan lingkungan (Nasr, 1996). Prinsip 

mizan (keseimbangan) dalam Islam juga menegaskan pentingnya menjaga harmoni antara 

berbagai unsur dalam ekosistem. Sayangnya, potensi nilai-nilai ekologi Islam ini belum 

dioptimalkan dalam praktik pendidikan di lembaga-lembaga pendidikan Islam, khususnya 

madrasah. 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki posisi strategis dalam 

membangun kesadaran lingkungan berbasis nilai-nilai keislaman. Dengan jumlah siswa yang 

mencapai jutaan di Indonesia, madrasah berpotensi menjadi agen perubahan dalam gerakan 

pelestarian lingkungan (Kementerian Agama Republik Indonesia, 2020). Namun, 

implementasi program green school di madrasah masih menghadapi berbagai tantangan, mulai 

dari keterbatasan pemahaman konseptual, infrastruktur, hingga dukungan kebijakan yang 

belum memadai. 

Penelitian tentang green school di konteks pendidikan Islam masih relatif terbatas. Studi-

studi sebelumnya lebih banyak fokus pada implementasi green school di sekolah umum dengan 

pendekatan sekuler (Hidalgo & Murillo, 2017; Cincera & Krajhanzl, 2013). Padahal, 

pendekatan berbasis nilai-nilai agama, khususnya Islam, memiliki potensi besar dalam 

memotivasi perubahan perilaku ekologis karena menyentuh dimensi spiritual dan keyakinan 

mendalam individu (Foltz, 2003). Kesenjangan ini menunjukkan urgensi untuk mengkaji 

secara mendalam bagaimana konsep green school dapat diimplementasikan di madrasah 

dengan tetap mempertahankan karakteristik khas pendidikan Islam. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi konsep green school di 

madrasah dengan fokus pada integrasi nilai-nilai ekologi Islam dalam kurikulum, budaya 

sekolah, dan praktik keseharian. Pertanyaan penelitian yang diajukan meliputi: bagaimana 

madrasah mengintegrasikan nilai-nilai ekologi Islam dalam program green school? Apa saja 

strategi yang dikembangkan untuk mengimplementasikan green school di madrasah? 

Bagaimana dampak program green school terhadap kesadaran ekologis siswa? Dan apa 

tantangan yang dihadapi dalam implementasi green school di madrasah? Melalui kajian ini, 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan konsep pendidikan 

lingkungan berbasis Islam sekaligus memberikan rekomendasi praktis bagi madrasah yang 

ingin mengimplementasikan program green school. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk 

memperoleh pemahaman mendalam tentang implementasi green school di madrasah. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi makna, 

proses, dan konteks sosial yang kompleks dalam implementasi program green school (Creswell 

& Poth, 2018). Studi kasus dipandang tepat karena penelitian ini berupaya memahami 

fenomena kontemporer dalam konteks kehidupan nyata, khususnya bagaimana madrasah 

mengimplementasikan konsep green school dengan mempertimbangkan karakteristik khas 

pendidikan Islam (Yin, 2018). 



3 
 

Lokasi penelitian adalah tiga madrasah yang telah mengimplementasikan program green 

school di wilayah Jawa Tengah dan Jawa Timur. Pemilihan lokasi menggunakan teknik 

purposive sampling dengan kriteria: pertama, madrasah telah menjalankan program green 

school minimal tiga tahun sehingga dampak program dapat diobservasi; kedua, madrasah 

memiliki komitmen kelembagaan yang kuat terhadap program green school yang ditunjukkan 

dengan adanya visi misi sekolah yang mengintegrasikan nilai-nilai lingkungan; ketiga, 

madrasah telah menerima pengakuan atau penghargaan terkait program lingkungan baik dari 

pemerintah maupun lembaga independen. Ketiga madrasah yang menjadi subjek penelitian ini 

adalah Madrasah Aliyah Negeri Model di Surabaya, Madrasah Tsanawiyah Swasta Berbasis 

Pesantren di Jepara, dan Madrasah Ibtidaiyah Negeri Unggulan di Semarang. 

Informan penelitian dipilih secara purposif mencakup kepala madrasah, wakil kepala 

madrasah bidang kurikulum, koordinator program green school, guru mata pelajaran yang 

terlibat dalam program, siswa dari berbagai tingkatan kelas, dan orang tua siswa. Total 

informan dalam penelitian ini berjumlah tiga puluh lima orang yang dipilih berdasarkan 

keterlibatan mereka dalam program green school dan kemampuan memberikan informasi yang 

relevan dengan tujuan penelitian. Teknik pengumpulan data menggunakan wawancara 

mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi. 

Wawancara mendalam dilakukan dengan panduan wawancara semi-terstruktur untuk 

memperoleh data tentang konsep, strategi, implementasi, dan evaluasi program green school. 

Setiap wawancara berlangsung antara empat puluh lima hingga sembilan puluh menit dan 

direkam dengan persetujuan informan. Observasi partisipatif dilakukan untuk mengamati 

praktik keseharian terkait program green school, termasuk kegiatan pembelajaran di kelas, 

aktivitas ekstrakurikuler lingkungan, pengelolaan sampah, pemanfaatan lahan sekolah, dan 

budaya hidup bersih dan sehat di lingkungan madrasah. Peneliti melakukan observasi selama 

dua minggu di setiap madrasah untuk memperoleh gambaran komprehensif tentang 

implementasi program. Studi dokumentasi dilakukan terhadap dokumen kurikulum, silabus 

pembelajaran, rencana pelaksanaan pembelajaran, panduan program green school, laporan 

kegiatan, dan dokumentasi foto serta video kegiatan. 

Analisis data menggunakan teknik analisis tematik yang dikembangkan oleh Braun dan 

Clarke (2006) yang meliputi enam tahapan: familiarisasi dengan data, pembuatan kode awal, 

pencarian tema, peninjauan tema, pendefinisian dan penamaan tema, serta penulisan laporan. 

Proses coding dilakukan secara induktif dan deduktif, di mana kode-kode yang muncul dari 

data dikombinasikan dengan kerangka konseptual tentang green school dan ekologi Islam. 

Untuk menjamin kredibilitas temuan, peneliti melakukan triangulasi data dari berbagai sumber 

dan metode, member checking dengan mengembalikan hasil analisis kepada informan kunci 

untuk verifikasi, dan peer debriefing dengan melibatkan peneliti lain untuk mendiskusikan 

proses dan hasil analisis. 

Aspek etika penelitian dijaga dengan memperoleh persetujuan dari pihak madrasah dan 

informed consent dari setiap informan. Identitas informan dijaga kerahasiaannya dengan 

menggunakan kode atau nama samaran dalam laporan penelitian. Prinsip do no harm 

diterapkan dengan memastikan bahwa proses penelitian tidak mengganggu aktivitas 

pembelajaran dan tidak merugikan pihak manapun yang terlibat. 

 

 



4 
 

PEMBAHASAN 

Landasan Teologis Green School dalam Perspektif Islam 

Implementasi green school di madrasah memiliki kekhasan yang membedakannya dari 

sekolah umum, yaitu adanya landasan teologis yang kuat dari ajaran Islam. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa ketiga madrasah yang diteliti secara konsisten menggunakan nilai-nilai 

Al-Quran dan hadis sebagai dasar filosofis program green school mereka. Konsep khalifah fil 

ardh menjadi prinsip utama yang dijadikan acuan. Kepala Madrasah Aliyah Negeri Model 

Surabaya menjelaskan bahwa konsep khalifah memberikan kesadaran kepada siswa bahwa 

mereka adalah wakil Allah di bumi yang memiliki tanggung jawab untuk mengelola dan 

menjaga ciptaan-Nya, bukan menguasai dan mengeksploitasi secara berlebihan. 

Prinsip khalifah ini diintegrasikan dalam visi misi madrasah dan dijabarkan dalam 

berbagai program konkret. Siswa diajarkan bahwa status mereka sebagai khalifah bukan hanya 

memberikan hak untuk memanfaatkan sumber daya alam, tetapi juga mengandung kewajiban 

untuk melestarikannya bagi generasi mendatang. Pemahaman ini sejalan dengan konsep 

intergenerational justice dalam etika lingkungan yang menekankan tanggung jawab generasi 

sekarang terhadap generasi masa depan (Weiss, 1989). Namun, dalam konteks Islam, motivasi 

untuk menjaga lingkungan tidak hanya didasarkan pada pertimbangan rasional atau 

kemanfaatan, tetapi juga sebagai bentuk ibadah dan kepatuhan kepada Allah SWT. 

Konsep mizan atau keseimbangan juga menjadi landasan penting dalam program green 

school di madrasah. Al-Quran Surah Ar-Rahman ayat tujuh hingga sembilan menegaskan 

pentingnya menjaga keseimbangan dan tidak melampaui batas dalam segala hal. Dalam 

konteks lingkungan, prinsip mizan diinterpretasikan sebagai keharusan menjaga keseimbangan 

ekosistem, menggunakan sumber daya secara proporsional, dan menghindari pemborosan. 

Madrasah Tsanawiyah Swasta Berbasis Pesantren di Jepara mengembangkan program reduce, 

reuse, recycle yang dikaitkan dengan konsep israf (pemborosan) yang dilarang dalam Islam. 

Siswa diajak memahami bahwa membuang-buang sumber daya atau menggunakan secara 

berlebihan adalah bentuk pelanggaran terhadap prinsip mizan. 

Prinsip istishlah yang berarti menjaga kemaslahatan atau kepentingan umum juga 

menjadi landasan program green school. Guru-guru di madrasah mengajarkan bahwa menjaga 

lingkungan adalah bagian dari menjaga maqashid syariah, khususnya dalam aspek hifdz an-

nafs (menjaga jiwa), hifdz al-mal (menjaga harta), dan hifdz an-nasl (menjaga keturunan). 

Lingkungan yang rusak akan mengancam kesehatan, ekonomi, dan masa depan generasi 

mendatang, sehingga pelestarian lingkungan adalah kewajiban syar'i yang harus dipenuhi. 

Pendekatan ini memberikan dimensi sakralitas pada aktivitas pelestarian lingkungan yang pada 

gilirannya meningkatkan motivasi intrinsik siswa untuk berperilaku ramah lingkungan. 

Temuan penelitian ini memperkuat argumen Foltz (2003) yang menyatakan bahwa 

agama dapat menjadi sumber motivasi yang kuat dalam gerakan lingkungan karena menyentuh 

dimensi spiritual dan keyakinan mendalam individu. Namun, penelitian ini juga menemukan 

bahwa landasan teologis saja tidak cukup tanpa disertai dengan pemahaman sains lingkungan 

yang memadai. Beberapa guru mengakui bahwa mereka kesulitan menjelaskan isu-isu 

lingkungan kontemporer seperti perubahan iklim, polusi plastik, atau hilangnya 

keanekaragaman hayati dengan hanya menggunakan rujukan tekstual keagamaan. Hal ini 

menunjukkan perlunya integrasi antara pengetahuan teologis dan sains lingkungan dalam 

pendidikan green school di madrasah. 



5 
 

Integrasi Nilai Ekologi Islam dalam Kurikulum 

Integrasi nilai ekologi Islam dalam kurikulum merupakan strategi kunci dalam 

implementasi green school di madrasah. Ketiga madrasah yang diteliti mengembangkan 

kurikulum terintegrasi yang mensinergikan mata pelajaran agama, sains, dan humaniora dalam 

perspektif lingkungan. Pada mata pelajaran Akidah Akhlak, materi tentang hubungan manusia 

dengan alam didalami dengan mengkaji ayat-ayat Al-Quran dan hadis tentang pengelolaan 

lingkungan. Siswa tidak hanya mempelajari konsep teoretis, tetapi juga diajak merefleksikan 

implikasi praktis dari ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

Pada mata pelajaran Fikih, pembahasan tentang thaharah (bersuci) diperluas tidak hanya 

dalam konteks ritual ibadah, tetapi juga dalam konteks menjaga kebersihan lingkungan. 

Konsep najis dan mutanajjis dikaitkan dengan polusi dan pencemaran lingkungan. Siswa diajak 

memahami bahwa menjaga kebersihan lingkungan adalah bagian dari thaharah yang lebih luas, 

dan bahwa mencemari lingkungan dapat dikategorikan sebagai perbuatan yang bertentangan 

dengan prinsip kesucian dalam Islam. Pendekatan ini memberikan dimensi religius pada 

perilaku menjaga kebersihan yang selama ini mungkin hanya dipahami sebagai etika sosial. 

Mata pelajaran Sejarah Kebudayaan Islam digunakan untuk mengeksplorasi praktik-

praktik ramah lingkungan dalam peradaban Islam klasik. Siswa mempelajari sistem 

pengelolaan air yang canggih di Andalusia, konsep hima (kawasan konservasi) yang 

dikembangkan pada masa Rasulullah, atau tradisi penanaman pohon yang dianjurkan dalam 

hadis. Pembelajaran ini memberikan kesadaran historis bahwa kepedulian terhadap lingkungan 

bukanlah konsep baru yang dipinjam dari Barat, tetapi telah menjadi bagian dari tradisi Islam 

sejak awal. 

Pada mata pelajaran sains seperti Biologi, Fisika, dan Kimia, isu-isu lingkungan dibahas 

secara lebih teknis dengan tetap mengaitkannya dengan nilai-nilai Islam. Pembahasan tentang 

ekosistem, siklus biogeokimia, atau energi terbarukan dikaitkan dengan ayat-ayat kauniyah 

(ayat-ayat tentang fenomena alam) dalam Al-Quran. Guru Biologi di Madrasah Aliyah Negeri 

Model Surabaya mengembangkan modul pembelajaran yang mengintegrasikan konsep 

taksonomi organisme dengan refleksi atas kebesaran Allah sebagai Pencipta yang telah 

mengatur keanekaragaman makhluk hidup dengan sistem yang sangat teratur. 

Integrasi juga dilakukan pada mata pelajaran Bahasa Indonesia dan Bahasa Arab dengan 

meminta siswa membuat karya tulis atau pidato tentang isu lingkungan. Pembelajaran Bahasa 

Inggris digunakan untuk memperkenalkan diskursus global tentang perubahan iklim dan 

pembangunan berkelanjutan. Mata pelajaran Seni Budaya menjadi wahana untuk 

mengekspresikan kepedulian lingkungan melalui karya seni daur ulang, mural dengan tema 

lingkungan, atau pertunjukan teater yang mengangkat isu ekologi. 

Namun, temuan penelitian juga mengungkap beberapa tantangan dalam integrasi 

kurikulum. Pertama, tidak semua guru memiliki kompetensi yang memadai untuk 

mengintegrasikan nilai ekologi Islam dalam mata pelajaran mereka. Beberapa guru masih 

memandang pendidikan lingkungan sebagai tanggung jawab guru sains atau koordinator 

program green school semata. Kedua, keterbatasan waktu pembelajaran menjadi kendala 

karena guru harus menyelesaikan target kurikulum nasional yang sudah padat. Ketiga, belum 

ada buku teks yang secara khusus mengintegrasikan nilai ekologi Islam dalam berbagai mata 

pelajaran, sehingga guru harus mengembangkan materi sendiri yang membutuhkan waktu dan 

tenaga ekstra. 



6 
 

Temuan ini sejalan dengan penelitian Cincera dan Krajhanzl (2013) yang menemukan 

bahwa integrasi pendidikan lingkungan dalam kurikulum seringkali menghadapi resistensi dari 

guru yang merasa tidak kompeten atau tidak memiliki waktu cukup. Untuk mengatasi 

tantangan ini, ketiga madrasah yang diteliti mengembangkan program pelatihan guru secara 

berkala dan membangun komunitas belajar di mana guru-guru dapat berbagi pengalaman dan 

sumber belajar tentang integrasi nilai ekologi Islam dalam pembelajaran. 

 

Budaya Sekolah dan Praktik Keseharian Ramah Lingkungan 

Implementasi green school di madrasah tidak hanya terbatas pada transformasi 

kurikulum, tetapi juga mencakup pembangunan budaya sekolah yang ramah lingkungan. 

Ketiga madrasah yang diteliti telah mengembangkan berbagai program untuk menanamkan 

kebiasaan hidup berkelanjutan dalam keseharian siswa. Program dimulai dari hal-hal sederhana 

seperti pemilahan sampah organik dan anorganik, pengomposan, pengurangan penggunaan 

plastik sekali pakai, hingga program yang lebih kompleks seperti pengelolaan taman sekolah, 

urban farming, dan pemanfaatan energi terbarukan. 

Madrasah Ibtidaiyah Negeri Unggulan di Semarang mengembangkan program "Jumat 

Berkebun" di mana setiap hari Jumat, siswa dan guru bersama-sama merawat kebun sekolah 

yang ditanami berbagai jenis sayuran dan tanaman obat. Program ini tidak hanya mengajarkan 

keterampilan berkebun, tetapi juga menanamkan nilai kesabaran, tanggung jawab, dan syukur 

atas nikmat Allah berupa hasil bumi. Hasil panen kebun dibagikan kepada siswa dan sebagian 

dijual dengan harga terjangkau kepada warga sekolah, dan hasilnya digunakan untuk 

membiayai program lingkungan lainnya. Dalam hal ini, program berkebun juga mengajarkan 

nilai ekonomi sirkular dan kemandirian. 

Program bank sampah juga menjadi andalan dalam membangun budaya ramah 

lingkungan di madrasah. Madrasah Tsanawiyah Swasta Berbasis Pesantren di Jepara 

mengembangkan bank sampah yang dikelola oleh siswa di bawah bimbingan guru. Siswa 

diajari untuk memilah sampah, menghitung nilai ekonomis sampah yang dapat didaur ulang, 

dan mengelola administrasi bank sampah. Kegiatan ini mengajarkan bahwa sampah bukanlah 

sesuatu yang tidak berharga, tetapi dapat menjadi sumber daya jika dikelola dengan baik. 

Konsep ini dikaitkan dengan hadis Nabi tentang larangan mubazir dan anjuran untuk 

memanfaatkan setiap sumber daya secara optimal. 

Pengurangan penggunaan plastik sekali pakai menjadi kampanye masif di ketiga 

madrasah. Siswa dan guru diwajibkan membawa tempat makan dan minum sendiri. Kantin 

sekolah tidak diperbolehkan menggunakan kemasan styrofoam atau plastik sekali pakai. 

Kebijakan ini pada awalnya mendapat resistensi dari pihak kantin karena dinilai merepotkan, 

namun setelah sosialisasi intensif tentang dampak plastik terhadap lingkungan dan kesehatan, 

serta dikaitkan dengan tanggung jawab sebagai khalifah, kebijakan ini akhirnya dapat berjalan 

dengan baik. 

Aspek menarik dari budaya sekolah di madrasah adalah penggunaan momentum ritual 

keagamaan untuk memperkuat nilai-nilai ekologi. Pada bulan Ramadan, madrasah 

mengadakan program buka puasa bersama dengan menggunakan piring dan gelas yang dapat 

digunakan kembali, menghindari pemborosan makanan, dan mendonasikan sisa makanan yang 

masih layak konsumsi kepada fakir miskin di sekitar madrasah. Pada saat perayaan Idul Adha, 

kulit dan tanduk hewan kurban tidak dibuang tetapi dimanfaatkan untuk kerajinan atau dijual 



7 
 

untuk menambah dana program lingkungan. Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa ritual 

keagamaan dapat menjadi wahana untuk menanamkan kesadaran ekologis. 

Keterlibatan orang tua dan masyarakat juga menjadi faktor penting dalam membangun 

budaya sekolah yang ramah lingkungan. Ketiga madrasah mengadakan program sosialisasi dan 

workshop untuk orang tua tentang pentingnya pendidikan lingkungan. Beberapa program 

melibatkan orang tua secara langsung, seperti gotong royong membersihkan lingkungan 

sekolah, penanaman pohon bersama, atau lomba kebersihan antar kelas yang melibatkan 

partisipasi orang tua. Keterlibatan ini penting untuk memastikan konsistensi antara nilai-nilai 

yang diajarkan di sekolah dengan praktik di rumah. 

Namun, penelitian juga menemukan gap antara kebijakan dan praktik. Observasi 

menunjukkan bahwa masih ada siswa yang membuang sampah sembarangan, meskipun telah 

ada peraturan dan sanksi yang jelas. Beberapa guru juga belum sepenuhnya menjadi model 

perilaku ramah lingkungan. Hal ini menunjukkan bahwa perubahan budaya memerlukan waktu 

yang panjang dan konsistensi yang tinggi. Diperlukan sistem monitoring dan evaluasi yang 

efektif serta penguatan terus-menerus melalui berbagai program dan kampanye agar budaya 

ramah lingkungan benar-benar terinternalisasi dalam kehidupan warga madrasah. 

 

Dampak Program Green School terhadap Kesadaran Ekologis Siswa 

Evaluasi dampak program green school di madrasah menunjukkan hasil yang 

menggembirakan meskipun masih ada ruang untuk perbaikan. Berdasarkan wawancara dengan 

siswa dan observasi perilaku, terlihat adanya peningkatan signifikan dalam kesadaran ekologis 

siswa setelah mengikuti program green school. Siswa menunjukkan pemahaman yang lebih 

baik tentang isu-isu lingkungan dan kaitannya dengan ajaran Islam. Mereka juga menunjukkan 

perubahan sikap yang lebih positif terhadap pelestarian lingkungan dan peningkatan perilaku 

ramah lingkungan dalam keseharian. 

Pada dimensi kognitif, siswa menunjukkan peningkatan pengetahuan tentang berbagai 

isu lingkungan seperti perubahan iklim, polusi, deforestasi, dan hilangnya keanekaragaman 

hayati. Yang menarik adalah siswa tidak hanya memahami isu-isu ini dari perspektif sains, 

tetapi juga mampu menjelaskan kaitannya dengan ajaran Islam. Seorang siswa Madrasah 

Aliyah menjelaskan bahwa perubahan iklim adalah akibat dari pelanggaran manusia terhadap 

prinsip mizan dan khalifah. Manusia telah mengeksploitasi sumber daya secara berlebihan dan 

melampaui batas yang ditetapkan Allah, sehingga terjadi ketidakseimbangan dalam sistem 

iklim bumi. Pemahaman yang mengintegrasikan sains dan agama ini menunjukkan 

keberhasilan pendekatan holistik dalam pendidikan lingkungan di madrasah. 

Pada dimensi afektif, siswa menunjukkan peningkatan empati dan kepedulian terhadap 

isu lingkungan. Mereka tidak lagi memandang isu lingkungan sebagai sesuatu yang jauh dan 

tidak relevan dengan kehidupan mereka, tetapi sebagai masalah yang nyata dan memerlukan 

partisipasi aktif mereka. Beberapa siswa bahkan terlibat dalam aksi-aksi lingkungan di luar 

sekolah seperti kampanye pengurangan sampah plastik di lingkungan tempat tinggal mereka 

atau partisipasi dalam gerakan penanaman pohon yang diselenggarakan pemerintah daerah. 

Keterlibatan ini menunjukkan bahwa program green school telah berhasil menggerakkan siswa 

dari awareness menjadi action. 

Pada dimensi konatif atau perilaku, observasi menunjukkan perubahan kebiasaan siswa 

dalam berbagai aspek. Siswa lebih disiplin dalam membuang sampah pada tempatnya dan 



8 
 

memilahnya sesuai jenis. Mereka membawa tempat makan dan minum sendiri dan tidak lagi 

membeli minuman dalam kemasan sekali pakai. Siswa juga lebih hemat dalam menggunakan 

air dan listrik. Di rumah, beberapa siswa melaporkan bahwa mereka telah mempengaruhi 

keluarga untuk menerapkan praktik ramah lingkungan seperti mengompos sampah organik, 

mengurangi penggunaan plastik, atau mematikan peralatan elektronik yang tidak digunakan. 

Berdasarkan survei yang dilakukan oleh koordinator program green school di Madrasah 

Aliyah Negeri Model Surabaya terhadap dua ratus siswa, tujuh puluh tiga persen siswa 

melaporkan bahwa mereka telah mengubah perilaku menjadi lebih ramah lingkungan setelah 

mengikuti program green school selama dua tahun. Delapan puluh lima persen siswa 

menyatakan bahwa program green school membuat mereka lebih memahami tanggung jawab 

sebagai khalifah di bumi. Sembilan puluh persen siswa setuju bahwa menjaga lingkungan 

adalah bagian dari ibadah. Data ini menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Islam dalam 

program green school efektif dalam meningkatkan kesadaran dan mengubah perilaku siswa. 

Namun, penelitian juga menemukan bahwa perubahan perilaku belum sepenuhnya 

konsisten. Perilaku ramah lingkungan siswa cenderung lebih baik di lingkungan sekolah 

dibandingkan di luar sekolah. Hal ini menunjukkan bahwa perilaku masih bersifat kontekstual 

dan belum sepenuhnya terinternalisasi. Beberapa siswa mengakui bahwa mereka kesulitan 

menerapkan perilaku ramah lingkungan di rumah karena tidak ada dukungan dari keluarga atau 

karena keterbatasan fasilitas. Temuan ini sejalan dengan teori behavior setting yang 

menyatakan bahwa perilaku dipengaruhi oleh konteks lingkungan di mana individu berada 

(Barker, 1968). 

Untuk memaksimalkan dampak program, diperlukan strategi yang lebih komprehensif 

yang tidak hanya fokus pada perubahan individu tetapi juga perubahan sistem dan struktur yang 

mendukung perilaku ramah lingkungan. Hal ini mencakup kerjasama dengan keluarga, 

penyediaan infrastruktur ramah lingkungan di komunitas, dan advokasi kebijakan yang 

mendukung gaya hidup berkelanjutan. 

 

Tantangan dan Strategi Pengembangan 

Implementasi green school di madrasah menghadapi berbagai tantangan yang perlu 

diatasi untuk memastikan keberlanjutan dan efektivitas program. Tantangan pertama adalah 

keterbatasan infrastruktur dan fasilitas. Banyak madrasah, terutama yang berada di daerah 

pedesaan atau madrasah swasta dengan sumber daya terbatas, kesulitan menyediakan 

infrastruktur ramah lingkungan seperti sistem pengelolaan sampah yang memadai, toilet ramah 

lingkungan, sistem air bersih, atau energi terbarukan. Keterbatasan ini membuat program green 

school tidak dapat berjalan optimal karena tidak didukung oleh fasilitas yang memadai. 

Tantangan kedua adalah keterbatasan pembiayaan. Program green school memerlukan 

investasi awal yang cukup besar untuk pengadaan infrastruktur, pelatihan guru, pengembangan 

bahan ajar, dan operasional program. Ketiga madrasah yang diteliti mengakui bahwa anggaran 

dari pemerintah tidak selalu mencukupi untuk mendukung seluruh program green school. 

Madrasah harus kreatif mencari sumber pembiayaan alternatif seperti kerjasama dengan 

lembaga donor, corporate social responsibility dari perusahaan, atau iuran dari orang tua siswa. 

Namun, strategi ini tidak selalu berhasil karena tidak semua madrasah memiliki akses yang 

sama terhadap sumber pembiayaan eksternal. 



9 
 

Tantangan ketiga adalah kompetensi guru. Meskipun sebagian besar guru memiliki 

komitmen yang tinggi terhadap program green school, tidak semua memiliki kompetensi 

pedagogis dan pengetahuan teknis yang memadai untuk mengintegrasikan pendidikan 

lingkungan dalam pembelajaran mereka. Guru-guru senior yang telah lama mengajar dengan 

metode konvensional merasa kesulitan untuk mengubah pendekatan pembelajaran mereka. 

Beberapa guru juga mengakui keterbatasan pengetahuan mereka tentang isu-isu lingkungan 

kontemporer yang berkembang sangat cepat. Pelatihan yang disediakan oleh madrasah 

seringkali bersifat sporadis dan tidak berkelanjutan sehingga dampaknya tidak optimal. 

Tantangan keempat adalah resistensi budaya. Meskipun nilai-nilai Islam sangat 

mendukung pelestarian lingkungan, praktik keseharian masyarakat muslim tidak selalu sejalan 

dengan nilai-nilai tersebut. Beberapa orang tua siswa mempertanyakan relevansi program 

green school dengan tujuan utama pendidikan madrasah yang dianggap harus fokus pada 

penguatan keagamaan. Ada kekhawatiran bahwa terlalu banyak waktu dan energi dialokasikan 

untuk program lingkungan sehingga mengurangi porsi pembelajaran agama. Persepsi ini 

menunjukkan masih adanya dikotomi antara urusan duniawi dan ukhrawi dalam pemahaman 

sebagian masyarakat muslim. 

Tantangan kelima adalah keterbatasan dukungan kebijakan. Meskipun pemerintah telah 

mengeluarkan berbagai regulasi tentang pendidikan lingkungan dan program Adiwiyata untuk 

sekolah berwawasan lingkungan, implementasinya di madrasah belum optimal. Program 

Adiwiyata yang dikelola oleh Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan belum 

sepenuhnya mengakomodasi kekhasan madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam. Kriteria 

dan indikator penilaian cenderung seragam dan tidak memberikan ruang bagi pendekatan 

berbasis nilai-nilai Islam. Koordinasi antara Kementerian Agama sebagai pembina madrasah 

dengan Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan juga belum berjalan efektif. 

Untuk mengatasi tantangan-tantangan tersebut, ketiga madrasah yang diteliti telah 

mengembangkan berbagai strategi inovatif. Pertama, madrasah mengembangkan kemitraan 

strategis dengan berbagai pihak termasuk universitas, lembaga swadaya masyarakat 

lingkungan, perusahaan, dan pemerintah daerah. Madrasah Aliyah Negeri Model Surabaya 

menjalin kerjasama dengan universitas lokal untuk pendampingan program dan penyediaan 

narasumber dalam pelatihan guru. Kerjasama dengan LSM lingkungan membantu madrasah 

mengakses informasi terkini tentang isu lingkungan dan best practices dalam pendidikan 

lingkungan. Kemitraan dengan perusahaan melalui program CSR membantu penyediaan 

infrastruktur dan pembiayaan program. 

Kedua, madrasah mengembangkan program pelatihan guru yang berkelanjutan dan 

berbasis komunitas belajar. Alih-alih hanya mengandalkan pelatihan formal yang sporadis, 

madrasah membangun learning community di mana guru-guru dapat saling berbagi 

pengalaman, sumber belajar, dan strategi pembelajaran. Koordinator program green school 

bertindak sebagai fasilitator yang membantu guru mengembangkan kompetensi mereka 

melalui pendampingan, mentoring, dan feedback yang konstruktif. Beberapa guru juga dikirim 

untuk mengikuti pelatihan eksternal atau study visit ke sekolah-sekolah yang telah berhasil 

mengimplementasikan program green school. 

Ketiga, madrasah mengembangkan strategi komunikasi yang efektif untuk mengubah 

persepsi orang tua dan masyarakat tentang program green school. Melalui pengajian rutin, 

newsletter, media sosial, dan open house, madrasah mensosialisasikan bahwa program green 



10 
 

school bukan sesuatu yang terpisah dari pendidikan agama, tetapi justru merupakan 

implementasi nyata dari ajaran Islam tentang pengelolaan alam. Madrasah juga menunjukkan 

bukti-bukti konkret dampak positif program green school terhadap karakter dan prestasi siswa. 

Ketika orang tua melihat anak-anak mereka menjadi lebih disiplin, bertanggung jawab, dan 

peduli terhadap sesama melalui program green school, resistensi mulai berkurang. 

Keempat, madrasah mengembangkan model pembiayaan kreatif yang melibatkan 

berbagai sumber. Selain anggaran pemerintah dan kemitraan dengan pihak eksternal, madrasah 

juga mengembangkan social enterprise seperti penjualan hasil kebun sekolah, bank sampah, 

atau produk daur ulang yang dihasilkan siswa. Meskipun pendapatan dari social enterprise ini 

tidak besar, tetapi memberikan pembelajaran berharga bagi siswa tentang ekonomi sirkular dan 

sekaligus membantu keberlanjutan pembiayaan program. 

Kelima, madrasah aktif melakukan advokasi kebijakan baik di tingkat lokal maupun 

nasional. Beberapa kepala madrasah terlibat dalam forum-forum kebijakan pendidikan untuk 

menyuarakan pentingnya dukungan kebijakan yang lebih kuat untuk program green school di 

madrasah. Mereka juga mengusulkan perlunya adaptasi kriteria dan indikator program 

Adiwiyata agar lebih akomodatif terhadap karakteristik madrasah. Upaya advokasi ini mulai 

membuahkan hasil dengan adanya perhatian yang lebih besar dari Kementerian Agama 

terhadap program pendidikan lingkungan di madrasah. 

Strategi-strategi ini menunjukkan bahwa implementasi green school di madrasah 

memerlukan pendekatan yang holistik, partisipatif, dan berkelanjutan. Tidak ada solusi tunggal 

yang dapat mengatasi semua tantangan. Yang diperlukan adalah kombinasi dari berbagai 

strategi yang disesuaikan dengan konteks spesifik setiap madrasah. Yang terpenting adalah 

komitmen kuat dari kepemimpinan madrasah, keterlibatan aktif seluruh warga sekolah, dan 

dukungan dari berbagai pemangku kepentingan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini memberikan bukti empiris bahwa implementasi green school di madrasah 

memiliki keunikan dan potensi besar dalam membangun kesadaran ekologis yang dilandasi 

nilai-nilai spiritual Islam. Integrasi konsep khalifah fil ardh, mizan, dan istishlah dalam 

program green school memberikan dimensi sakralitas pada upaya pelestarian lingkungan yang 

memperkuat motivasi intrinsik siswa untuk berperilaku ramah lingkungan. Pendekatan yang 

tidak hanya mengandalkan argumentasi rasional-utilitarian tetapi juga menyentuh dimensi 

iman dan ketakwaan terbukti efektif dalam mengubah sikap dan perilaku siswa. 

Implementasi green school di madrasah mencakup tiga dimensi utama yang saling 

terkait. Pertama, transformasi kurikulum melalui integrasi nilai ekologi Islam dalam berbagai 

mata pelajaran, baik agama maupun sains dan humaniora. Kedua, pembangunan budaya 

sekolah melalui berbagai program dan kegiatan yang menanamkan kebiasaan hidup 

berkelanjutan dalam keseharian. Ketiga, pengembangan infrastruktur dan fasilitas ramah 

lingkungan yang mendukung pembelajaran dan praktik pelestarian lingkungan. Ketiga dimensi 

ini harus berjalan secara sinergis untuk memastikan efektivitas dan keberlanjutan program. 

Dampak program green school terhadap siswa menunjukkan hasil yang positif dalam 

dimensi kognitif, afektif, dan konatif. Siswa menunjukkan peningkatan pemahaman tentang 

isu lingkungan dan kaitannya dengan ajaran Islam, peningkatan empati dan kepedulian 

terhadap lingkungan, serta perubahan perilaku menuju gaya hidup yang lebih berkelanjutan. 



11 
 

Namun, konsistensi perilaku masih menjadi tantangan karena dipengaruhi oleh konteks 

lingkungan di mana siswa berada. Diperlukan kerjasama dengan keluarga dan masyarakat 

untuk memastikan konsistensi antara nilai-nilai yang diajarkan di sekolah dengan praktik di 

luar sekolah. 

Implementasi green school di madrasah menghadapi berbagai tantangan termasuk 

keterbatasan infrastruktur, pembiayaan, kompetensi guru, resistensi budaya, dan dukungan 

kebijakan. Namun, madrasah telah mengembangkan berbagai strategi inovatif untuk mengatasi 

tantangan tersebut melalui kemitraan strategis, pengembangan komunitas belajar guru, 

komunikasi efektif dengan orang tua, model pembiayaan kreatif, dan advokasi kebijakan. 

Strategi-strategi ini menunjukkan bahwa dengan kreativitas dan komitmen yang kuat, 

tantangan-tantangan dapat diatasi. 

Penelitian ini memberikan beberapa rekomendasi untuk pengembangan program green 

school di madrasah. Pertama, perlu dikembangkan kurikulum terintegrasi yang secara 

sistematis mensinergikan aspek teologis, ekologis, dan praktis dalam pendidikan lingkungan. 

Kurikulum ini harus disertai dengan buku teks dan bahan ajar yang berkualitas yang 

memudahkan guru dalam mengintegrasikan nilai ekologi Islam dalam pembelajaran. Kedua, 

perlu dikembangkan program pelatihan guru yang berkelanjutan dan berbasis kompetensi 

untuk meningkatkan kapasitas guru dalam pedagogi lingkungan berbasis Islam. Pelatihan tidak 

hanya bersifat transfer pengetahuan tetapi juga pendampingan dan mentoring yang 

berkelanjutan. 

Ketiga, perlu dikembangkan model kemitraan multi-stakeholder yang melibatkan 

pemerintah, universitas, LSM, perusahaan, dan masyarakat dalam mendukung implementasi 

green school di madrasah. Kemitraan ini penting untuk mengatasi keterbatasan sumber daya 

yang dimiliki madrasah sekaligus memperkuat jejaring dan dukungan terhadap program. 

Keempat, perlu ada kebijakan yang lebih jelas dan kuat dari pemerintah, khususnya 

Kementerian Agama, yang mendukung implementasi green school di madrasah. Kebijakan ini 

harus mencakup standar dan indikator yang akomodatif terhadap karakteristik madrasah, 

alokasi anggaran yang memadai, dan sistem monitoring evaluasi yang efektif. 

Kelima, perlu dikembangkan penelitian lanjutan yang mengkaji efektivitas jangka 

panjang program green school dalam membentuk karakter ekologis siswa dan kontribusinya 

terhadap gerakan pelestarian lingkungan yang lebih luas. Penelitian dengan desain longitudinal 

akan memberikan gambaran yang lebih komprehensif tentang dampak program dan faktor-

faktor yang mempengaruhi keberlanjutannya. Penelitian komparatif antara berbagai model 

implementasi green school di madrasah juga diperlukan untuk mengidentifikasi best practices 

yang dapat diadaptasi oleh madrasah lain. 

Pada akhirnya, implementasi green school di madrasah bukan hanya tentang membangun 

sekolah yang bersih dan hijau, tetapi tentang membangun generasi muslim yang memiliki 

kesadaran ekologis yang kuat dan mampu mengimplementasikan ajaran Islam tentang 

pengelolaan alam dalam kehidupan nyata. Dalam konteks krisis lingkungan global yang 

semakin mengkhawatirkan, madrasah memiliki peran strategis untuk menjadi agen perubahan 

dalam gerakan pelestarian lingkungan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai spiritual Islam 

dengan pengetahuan sains lingkungan dan keterampilan praktis, madrasah dapat 

mempersiapkan generasi yang tidak hanya kompeten secara intelektual tetapi juga berkarakter 

dan bertanggung jawab terhadap kelestarian bumi sebagai amanah dari Allah SWT. 



12 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Barker, R. G. (1968). Ecological psychology: Concepts and methods for studying the 

environment of human behavior. Stanford University Press. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research 

in Psychology, 3(2), 77-101. 

Cincera, J., & Krajhanzl, J. (2013). Eco-schools: What factors influence pupils' action 

competence for pro-environmental behaviour? Journal of Cleaner Production, 61, 117-

125. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Foltz, R. C. (2003). Islam and ecology: A bestowed trust. Harvard University Press. 

Henderson, K., & Tilbury, D. (2004). Whole-school approaches to sustainability: An 

international review of sustainable school programs. Australian Research Institute in 

Education for Sustainability. 

Hidalgo, D., & Murillo, F. J. (2017). Las concepciones sobre el proceso de evaluación del 

aprendizaje de los estudiantes. REICE: Revista Iberoamericana sobre Calidad, Eficacia 

y Cambio en Educación, 15(1), 107-128. 

Intergovernmental Panel on Climate Change. (2021). Climate change 2021: The physical 

science basis. Cambridge University Press. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Statistik pendidikan Islam tahun pelajaran 

2019/2020. Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University Press. 

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for sustainable 

development. United Nations. 

Weiss, E. B. (1989). In fairness to future generations: International law, common patrimony, 

and intergenerational equity. Transnational Publishers. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE 

Publications. 

 


