Pendidikan Islam dan Isu Lingkungan: Implementasi Green School
di Madrasah

Moh. Ayyub Mustofa
Moh. Isbir
STIT Miftahul Ulum Bangkalan
Email: mohayyub@gmail.com

Abstrak
Krisis lingkungan global menuntut respons komprehensif dari berbagai sektor, termasuk
pendidikan Islam. Penelitian ini mengkaji implementasi konsep green school di madrasah
sebagai upaya mengintegrasikan nilai-nilai ekologi dalam pendidikan Islam. Menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus pada tiga madrasah yang telah menerapkan
program green school, penelitian ini mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai Islam tentang
pengelolaan alam diintegrasikan dalam kurikulum, budaya sekolah, dan praktik keseharian.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa implementasi green school di madrasah memiliki
keunikan dengan mendasarkan program pada prinsip khalifah fil ardh, mizan, dan istishlah
yang memperkuat motivasi intrinsik siswa untuk menjaga lingkungan. Temuan juga
mengungkapkan bahwa integrasi nilai ekologi Islam dalam kurikulum meningkatkan
kesadaran ekologis siswa sebesar tujuh puluh tiga persen dibandingkan sebelum program
diterapkan. Tantangan implementasi meliputi keterbatasan infrastruktur, pembiayaan, dan
kompetensi guru dalam pedagogi lingkungan berbasis Islam. Penelitian ini merekomendasikan
pengembangan kurikulum terintegrasi yang mensinergikan aspek teologis, ekologis, dan
praktis dalam pendidikan lingkungan di madrasah.
Kata Kunci: pendidikan Islam, green school, madrasah, ekologi Islam, pendidikan lingkungan

PENDAHULUAN

Krisis lingkungan hidup telah menjadi salah satu tantangan terbesar umat manusia di
abad kedua puluh satu. Perubahan iklim, degradasi lahan, pencemaran air dan udara, serta
hilangnya keanekaragaman hayati merupakan manifestasi dari kerusakan ekosistem yang
semakin mengkhawatirkan (Intergovernmental Panel on Climate Change, 2021). Dampak
krisis ini tidak hanya mengancam keberlanjutan ekosistem, tetapi juga keberlangsungan
kehidupan manusia secara keseluruhan. Dalam konteks ini, pendidikan menjadi instrumen
strategis untuk membangun kesadaran dan mengubah perilaku manusia terhadap lingkungan.

Pendidikan lingkungan telah menjadi diskursus penting dalam berbagai forum
internasional, termasuk dalam Sustainable Development Goals yang menekankan pentingnya
pendidikan berkualitas sebagai fondasi pembangunan berkelanjutan (United Nations, 2015).
Konsep green school atau sekolah berwawasan lingkungan muncul sebagai respons terhadap
kebutuhan mendesak untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekologi dalam sistem pendidikan.
Green school tidak hanya tentang infrastruktur ramah lingkungan, tetapi lebih komprehensif
mencakup transformasi kurikulum, pedagogi, dan budaya sekolah yang berorientasi pada
keberlanjutan lingkungan (Henderson & Tilbury, 2004).



Dalam tradisi Islam, kepedulian terhadap lingkungan sebenarnya telah menjadi bagian
integral dari ajaran agama. Al-Quran dan hadis Nabi Muhammad SAW mengandung banyak
ayat dan sabda yang menekankan pentingnya menjaga kelestarian alam sebagai amanah dari
Allah SWT. Konsep khalifah fil ardh (wakil Allah di bumi) memberikan landasan teologis bagi
tanggung jawab manusia dalam mengelola dan melestarikan lingkungan (Nasr, 1996). Prinsip
mizan (keseimbangan) dalam Islam juga menegaskan pentingnya menjaga harmoni antara
berbagai unsur dalam ekosistem. Sayangnya, potensi nilai-nilai ekologi Islam ini belum
dioptimalkan dalam praktik pendidikan di lembaga-lembaga pendidikan Islam, khususnya
madrasah.

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki posisi strategis dalam
membangun kesadaran lingkungan berbasis nilai-nilai keislaman. Dengan jumlah siswa yang
mencapai jutaan di Indonesia, madrasah berpotensi menjadi agen perubahan dalam gerakan
pelestarian lingkungan (Kementerian Agama Republik Indonesia, 2020). Namun,
implementasi program green school di madrasah masih menghadapi berbagai tantangan, mulai
dari keterbatasan pemahaman konseptual, infrastruktur, hingga dukungan kebijakan yang
belum memadai.

Penelitian tentang green school di konteks pendidikan Islam masih relatif terbatas. Studi-
studi sebelumnya lebih banyak fokus pada implementasi green school di sekolah umum dengan
pendekatan sekuler (Hidalgo & Murillo, 2017; Cincera & Krajhanzl, 2013). Padahal,
pendekatan berbasis nilai-nilai agama, khususnya Islam, memiliki potensi besar dalam
memotivasi perubahan perilaku ekologis karena menyentuh dimensi spiritual dan keyakinan
mendalam individu (Foltz, 2003). Kesenjangan ini menunjukkan urgensi untuk mengkaji
secara mendalam bagaimana konsep green school dapat diimplementasikan di madrasah
dengan tetap mempertahankan karakteristik khas pendidikan Islam.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi konsep green school di
madrasah dengan fokus pada integrasi nilai-nilai ekologi Islam dalam kurikulum, budaya
sekolah, dan praktik keseharian. Pertanyaan penelitian yang diajukan meliputi: bagaimana
madrasah mengintegrasikan nilai-nilai ekologi Islam dalam program green school? Apa saja
strategi yang dikembangkan untuk mengimplementasikan green school di madrasah?
Bagaimana dampak program green school terhadap kesadaran ekologis siswa? Dan apa
tantangan yang dihadapi dalam implementasi green school di madrasah? Melalui kajian ini,
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan konsep pendidikan
lingkungan berbasis Islam sekaligus memberikan rekomendasi praktis bagi madrasah yang
ingin mengimplementasikan program green school.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk
memperoleh pemahaman mendalam tentang implementasi green school di madrasah.
Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi makna,
proses, dan konteks sosial yang kompleks dalam implementasi program green school (Creswell
& Poth, 2018). Studi kasus dipandang tepat karena penelitian ini berupaya memahami
fenomena kontemporer dalam konteks kehidupan nyata, khususnya bagaimana madrasah
mengimplementasikan konsep green school dengan mempertimbangkan karakteristik khas
pendidikan Islam (Yin, 2018).



Lokasi penelitian adalah tiga madrasah yang telah mengimplementasikan program green
school di wilayah Jawa Tengah dan Jawa Timur. Pemilihan lokasi menggunakan teknik
purposive sampling dengan kriteria: pertama, madrasah telah menjalankan program green
school minimal tiga tahun sehingga dampak program dapat diobservasi; kedua, madrasah
memiliki komitmen kelembagaan yang kuat terhadap program green school yang ditunjukkan
dengan adanya visi misi sekolah yang mengintegrasikan nilai-nilai lingkungan; ketiga,
madrasah telah menerima pengakuan atau penghargaan terkait program lingkungan baik dari
pemerintah maupun lembaga independen. Ketiga madrasah yang menjadi subjek penelitian ini
adalah Madrasah Aliyah Negeri Model di Surabaya, Madrasah Tsanawiyah Swasta Berbasis
Pesantren di Jepara, dan Madrasah Ibtidaiyah Negeri Unggulan di Semarang.

Informan penelitian dipilih secara purposif mencakup kepala madrasah, wakil kepala
madrasah bidang kurikulum, koordinator program green school, guru mata pelajaran yang
terlibat dalam program, siswa dari berbagai tingkatan kelas, dan orang tua siswa. Total
informan dalam penelitian ini berjumlah tiga puluh lima orang yang dipilih berdasarkan
keterlibatan mereka dalam program green school dan kemampuan memberikan informasi yang
relevan dengan tujuan penelitian. Teknik pengumpulan data menggunakan wawancara
mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi.

Wawancara mendalam dilakukan dengan panduan wawancara semi-terstruktur untuk
memperoleh data tentang konsep, strategi, implementasi, dan evaluasi program green school.
Setiap wawancara berlangsung antara empat puluh lima hingga sembilan puluh menit dan
direkam dengan persetujuan informan. Observasi partisipatif dilakukan untuk mengamati
praktik keseharian terkait program green school, termasuk kegiatan pembelajaran di kelas,
aktivitas ekstrakurikuler lingkungan, pengelolaan sampah, pemanfaatan lahan sekolah, dan
budaya hidup bersih dan sehat di lingkungan madrasah. Peneliti melakukan observasi selama
dua minggu di setiap madrasah untuk memperoleh gambaran komprehensif tentang
implementasi program. Studi dokumentasi dilakukan terhadap dokumen kurikulum, silabus
pembelajaran, rencana pelaksanaan pembelajaran, panduan program green school, laporan
kegiatan, dan dokumentasi foto serta video kegiatan.

Analisis data menggunakan teknik analisis tematik yang dikembangkan oleh Braun dan
Clarke (2006) yang meliputi enam tahapan: familiarisasi dengan data, pembuatan kode awal,
pencarian tema, peninjauan tema, pendefinisian dan penamaan tema, serta penulisan laporan.
Proses coding dilakukan secara induktif dan deduktif, di mana kode-kode yang muncul dari
data dikombinasikan dengan kerangka konseptual tentang green school dan ekologi Islam.
Untuk menjamin kredibilitas temuan, peneliti melakukan triangulasi data dari berbagai sumber
dan metode, member checking dengan mengembalikan hasil analisis kepada informan kunci
untuk verifikasi, dan peer debriefing dengan melibatkan peneliti lain untuk mendiskusikan
proses dan hasil analisis.

Aspek etika penelitian dijaga dengan memperoleh persetujuan dari pihak madrasah dan
informed consent dari setiap informan. Identitas informan dijaga kerahasiaannya dengan
menggunakan kode atau nama samaran dalam laporan penelitian. Prinsip do no harm
diterapkan dengan memastikan bahwa proses penelitian tidak mengganggu aktivitas
pembelajaran dan tidak merugikan pihak manapun yang terlibat.



PEMBAHASAN
Landasan Teologis Green School dalam Perspektif Islam

Implementasi green school di madrasah memiliki kekhasan yang membedakannya dari
sekolah umum, yaitu adanya landasan teologis yang kuat dari ajaran Islam. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa ketiga madrasah yang diteliti secara konsisten menggunakan nilai-nilai
Al-Quran dan hadis sebagai dasar filosofis program green school mereka. Konsep khalifah fil
ardh menjadi prinsip utama yang dijadikan acuan. Kepala Madrasah Aliyah Negeri Model
Surabaya menjelaskan bahwa konsep khalifah memberikan kesadaran kepada siswa bahwa
mereka adalah wakil Allah di bumi yang memiliki tanggung jawab untuk mengelola dan
menjaga ciptaan-Nya, bukan menguasai dan mengeksploitasi secara berlebihan.

Prinsip khalifah ini diintegrasikan dalam visi misi madrasah dan dijabarkan dalam
berbagai program konkret. Siswa diajarkan bahwa status mereka sebagai khalifah bukan hanya
memberikan hak untuk memanfaatkan sumber daya alam, tetapi juga mengandung kewajiban
untuk melestarikannya bagi generasi mendatang. Pemahaman ini sejalan dengan konsep
intergenerational justice dalam etika lingkungan yang menekankan tanggung jawab generasi
sekarang terhadap generasi masa depan (Weiss, 1989). Namun, dalam konteks Islam, motivasi
untuk menjaga lingkungan tidak hanya didasarkan pada pertimbangan rasional atau
kemanfaatan, tetapi juga sebagai bentuk ibadah dan kepatuhan kepada Allah SWT.

Konsep mizan atau keseimbangan juga menjadi landasan penting dalam program green
school di madrasah. Al-Quran Surah Ar-Rahman ayat tujuh hingga sembilan menegaskan
pentingnya menjaga keseimbangan dan tidak melampaui batas dalam segala hal. Dalam
konteks lingkungan, prinsip mizan diinterpretasikan sebagai keharusan menjaga keseimbangan
ekosistem, menggunakan sumber daya secara proporsional, dan menghindari pemborosan.
Madrasah Tsanawiyah Swasta Berbasis Pesantren di Jepara mengembangkan program reduce,
reuse, recycle yang dikaitkan dengan konsep israf (pemborosan) yang dilarang dalam Islam.
Siswa diajak memahami bahwa membuang-buang sumber daya atau menggunakan secara
berlebihan adalah bentuk pelanggaran terhadap prinsip mizan.

Prinsip istishlah yang berarti menjaga kemaslahatan atau kepentingan umum juga
menjadi landasan program green school. Guru-guru di madrasah mengajarkan bahwa menjaga
lingkungan adalah bagian dari menjaga maqashid syariah, khususnya dalam aspek hifdz an-
nafs (menjaga jiwa), hifdz al-mal (menjaga harta), dan hifdz an-nasl (menjaga keturunan).
Lingkungan yang rusak akan mengancam kesehatan, ekonomi, dan masa depan generasi
mendatang, sehingga pelestarian lingkungan adalah kewajiban syar'i yang harus dipenuhi.
Pendekatan ini memberikan dimensi sakralitas pada aktivitas pelestarian lingkungan yang pada
gilirannya meningkatkan motivasi intrinsik siswa untuk berperilaku ramah lingkungan.

Temuan penelitian ini memperkuat argumen Foltz (2003) yang menyatakan bahwa
agama dapat menjadi sumber motivasi yang kuat dalam gerakan lingkungan karena menyentuh
dimensi spiritual dan keyakinan mendalam individu. Namun, penelitian ini juga menemukan
bahwa landasan teologis saja tidak cukup tanpa disertai dengan pemahaman sains lingkungan
yang memadai. Beberapa guru mengakui bahwa mereka kesulitan menjelaskan isu-isu
lingkungan kontemporer seperti perubahan iklim, polusi plastik, atau hilangnya
keanekaragaman hayati dengan hanya menggunakan rujukan tekstual keagamaan. Hal ini
menunjukkan perlunya integrasi antara pengetahuan teologis dan sains lingkungan dalam
pendidikan green school di madrasah.



Integrasi Nilai Ekologi Islam dalam Kurikulum

Integrasi nilai ekologi Islam dalam kurikulum merupakan strategi kunci dalam
implementasi green school di madrasah. Ketiga madrasah yang diteliti mengembangkan
kurikulum terintegrasi yang mensinergikan mata pelajaran agama, sains, dan humaniora dalam
perspektif lingkungan. Pada mata pelajaran Akidah Akhlak, materi tentang hubungan manusia
dengan alam didalami dengan mengkaji ayat-ayat Al-Quran dan hadis tentang pengelolaan
lingkungan. Siswa tidak hanya mempelajari konsep teoretis, tetapi juga diajak merefleksikan
implikasi praktis dari ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari.

Pada mata pelajaran Fikih, pembahasan tentang thaharah (bersuci) diperluas tidak hanya
dalam konteks ritual ibadah, tetapi juga dalam konteks menjaga kebersihan lingkungan.
Konsep najis dan mutanajjis dikaitkan dengan polusi dan pencemaran lingkungan. Siswa diajak
memahami bahwa menjaga kebersihan lingkungan adalah bagian dari thaharah yang lebih luas,
dan bahwa mencemari lingkungan dapat dikategorikan sebagai perbuatan yang bertentangan
dengan prinsip kesucian dalam Islam. Pendekatan ini memberikan dimensi religius pada
perilaku menjaga kebersihan yang selama ini mungkin hanya dipahami sebagai etika sosial.

Mata pelajaran Sejarah Kebudayaan Islam digunakan untuk mengeksplorasi praktik-
praktik ramah lingkungan dalam peradaban Islam klasik. Siswa mempelajari sistem
pengelolaan air yang canggih di Andalusia, konsep hima (kawasan konservasi) yang
dikembangkan pada masa Rasulullah, atau tradisi penanaman pohon yang dianjurkan dalam
hadis. Pembelajaran ini memberikan kesadaran historis bahwa kepedulian terhadap lingkungan
bukanlah konsep baru yang dipinjam dari Barat, tetapi telah menjadi bagian dari tradisi Islam
sejak awal.

Pada mata pelajaran sains seperti Biologi, Fisika, dan Kimia, isu-isu lingkungan dibahas
secara lebih teknis dengan tetap mengaitkannya dengan nilai-nilai Islam. Pembahasan tentang
ekosistem, siklus biogeokimia, atau energi terbarukan dikaitkan dengan ayat-ayat kauniyah
(ayat-ayat tentang fenomena alam) dalam Al-Quran. Guru Biologi di Madrasah Aliyah Negeri
Model Surabaya mengembangkan modul pembelajaran yang mengintegrasikan konsep
taksonomi organisme dengan refleksi atas kebesaran Allah sebagai Pencipta yang telah
mengatur keanekaragaman makhluk hidup dengan sistem yang sangat teratur.

Integrasi juga dilakukan pada mata pelajaran Bahasa Indonesia dan Bahasa Arab dengan
meminta siswa membuat karya tulis atau pidato tentang isu lingkungan. Pembelajaran Bahasa
Inggris digunakan untuk memperkenalkan diskursus global tentang perubahan iklim dan
pembangunan berkelanjutan. Mata pelajaran Seni Budaya menjadi wahana untuk
mengekspresikan kepedulian lingkungan melalui karya seni daur ulang, mural dengan tema
lingkungan, atau pertunjukan teater yang mengangkat isu ekologi.

Namun, temuan penelitian juga mengungkap beberapa tantangan dalam integrasi
kurikulum. Pertama, tidak semua guru memiliki kompetensi yang memadai untuk
mengintegrasikan nilai ekologi Islam dalam mata pelajaran mereka. Beberapa guru masih
memandang pendidikan lingkungan sebagai tanggung jawab guru sains atau koordinator
program green school semata. Kedua, keterbatasan waktu pembelajaran menjadi kendala
karena guru harus menyelesaikan target kurikulum nasional yang sudah padat. Ketiga, belum
ada buku teks yang secara khusus mengintegrasikan nilai ekologi Islam dalam berbagai mata
pelajaran, sehingga guru harus mengembangkan materi sendiri yang membutuhkan waktu dan
tenaga ekstra.



Temuan ini sejalan dengan penelitian Cincera dan Krajhanzl (2013) yang menemukan
bahwa integrasi pendidikan lingkungan dalam kurikulum seringkali menghadapi resistensi dari
guru yang merasa tidak kompeten atau tidak memiliki waktu cukup. Untuk mengatasi
tantangan ini, ketiga madrasah yang diteliti mengembangkan program pelatihan guru secara
berkala dan membangun komunitas belajar di mana guru-guru dapat berbagi pengalaman dan
sumber belajar tentang integrasi nilai ekologi Islam dalam pembelajaran.

Budaya Sekolah dan Praktik Keseharian Ramah Lingkungan

Implementasi green school di madrasah tidak hanya terbatas pada transformasi
kurikulum, tetapi juga mencakup pembangunan budaya sekolah yang ramah lingkungan.
Ketiga madrasah yang diteliti telah mengembangkan berbagai program untuk menanamkan
kebiasaan hidup berkelanjutan dalam keseharian siswa. Program dimulai dari hal-hal sederhana
seperti pemilahan sampah organik dan anorganik, pengomposan, pengurangan penggunaan
plastik sekali pakai, hingga program yang lebih kompleks seperti pengelolaan taman sekolah,
urban farming, dan pemanfaatan energi terbarukan.

Madrasah Ibtidaiyah Negeri Unggulan di Semarang mengembangkan program "Jumat
Berkebun" di mana setiap hari Jumat, siswa dan guru bersama-sama merawat kebun sekolah
yang ditanami berbagai jenis sayuran dan tanaman obat. Program ini tidak hanya mengajarkan
keterampilan berkebun, tetapi juga menanamkan nilai kesabaran, tanggung jawab, dan syukur
atas nikmat Allah berupa hasil bumi. Hasil panen kebun dibagikan kepada siswa dan sebagian
dijual dengan harga terjangkau kepada warga sekolah, dan hasilnya digunakan untuk
membiayai program lingkungan lainnya. Dalam hal ini, program berkebun juga mengajarkan
nilai ekonomi sirkular dan kemandirian.

Program bank sampah juga menjadi andalan dalam membangun budaya ramah
lingkungan di madrasah. Madrasah Tsanawiyah Swasta Berbasis Pesantren di Jepara
mengembangkan bank sampah yang dikelola oleh siswa di bawah bimbingan guru. Siswa
diajari untuk memilah sampah, menghitung nilai ekonomis sampah yang dapat didaur ulang,
dan mengelola administrasi bank sampah. Kegiatan ini mengajarkan bahwa sampah bukanlah
sesuatu yang tidak berharga, tetapi dapat menjadi sumber daya jika dikelola dengan baik.
Konsep ini dikaitkan dengan hadis Nabi tentang larangan mubazir dan anjuran untuk
memanfaatkan setiap sumber daya secara optimal.

Pengurangan penggunaan plastik sekali pakai menjadi kampanye masif di ketiga
madrasah. Siswa dan guru diwajibkan membawa tempat makan dan minum sendiri. Kantin
sekolah tidak diperbolehkan menggunakan kemasan styrofoam atau plastik sekali pakai.
Kebijakan ini pada awalnya mendapat resistensi dari pihak kantin karena dinilai merepotkan,
namun setelah sosialisasi intensif tentang dampak plastik terhadap lingkungan dan kesehatan,
serta dikaitkan dengan tanggung jawab sebagai khalifah, kebijakan ini akhirnya dapat berjalan
dengan baik.

Aspek menarik dari budaya sekolah di madrasah adalah penggunaan momentum ritual
keagamaan untuk memperkuat nilai-nilai ekologi. Pada bulan Ramadan, madrasah
mengadakan program buka puasa bersama dengan menggunakan piring dan gelas yang dapat
digunakan kembali, menghindari pemborosan makanan, dan mendonasikan sisa makanan yang
masih layak konsumsi kepada fakir miskin di sekitar madrasah. Pada saat perayaan Idul Adha,
kulit dan tanduk hewan kurban tidak dibuang tetapi dimanfaatkan untuk kerajinan atau dijual

6



untuk menambah dana program lingkungan. Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa ritual
keagamaan dapat menjadi wahana untuk menanamkan kesadaran ekologis.

Keterlibatan orang tua dan masyarakat juga menjadi faktor penting dalam membangun
budaya sekolah yang ramah lingkungan. Ketiga madrasah mengadakan program sosialisasi dan
workshop untuk orang tua tentang pentingnya pendidikan lingkungan. Beberapa program
melibatkan orang tua secara langsung, seperti gotong royong membersihkan lingkungan
sekolah, penanaman pohon bersama, atau lomba kebersihan antar kelas yang melibatkan
partisipasi orang tua. Keterlibatan ini penting untuk memastikan konsistensi antara nilai-nilai
yang diajarkan di sekolah dengan praktik di rumah.

Namun, penelitian juga menemukan gap antara kebijakan dan praktik. Observasi
menunjukkan bahwa masih ada siswa yang membuang sampah sembarangan, meskipun telah
ada peraturan dan sanksi yang jelas. Beberapa guru juga belum sepenuhnya menjadi model
perilaku ramah lingkungan. Hal ini menunjukkan bahwa perubahan budaya memerlukan waktu
yang panjang dan konsistensi yang tinggi. Diperlukan sistem monitoring dan evaluasi yang
efektif serta penguatan terus-menerus melalui berbagai program dan kampanye agar budaya
ramah lingkungan benar-benar terinternalisasi dalam kehidupan warga madrasah.

Dampak Program Green School terhadap Kesadaran Ekologis Siswa

Evaluasi dampak program green school di madrasah menunjukkan hasil yang
menggembirakan meskipun masih ada ruang untuk perbaikan. Berdasarkan wawancara dengan
siswa dan observasi perilaku, terlihat adanya peningkatan signifikan dalam kesadaran ekologis
siswa setelah mengikuti program green school. Siswa menunjukkan pemahaman yang lebih
baik tentang isu-isu lingkungan dan kaitannya dengan ajaran Islam. Mereka juga menunjukkan
perubahan sikap yang lebih positif terhadap pelestarian lingkungan dan peningkatan perilaku
ramah lingkungan dalam keseharian.

Pada dimensi kognitif, siswa menunjukkan peningkatan pengetahuan tentang berbagai
isu lingkungan seperti perubahan iklim, polusi, deforestasi, dan hilangnya keanekaragaman
hayati. Yang menarik adalah siswa tidak hanya memahami isu-isu ini dari perspektif sains,
tetapi juga mampu menjelaskan kaitannya dengan ajaran Islam. Seorang siswa Madrasah
Aliyah menjelaskan bahwa perubahan iklim adalah akibat dari pelanggaran manusia terhadap
prinsip mizan dan khalifah. Manusia telah mengeksploitasi sumber daya secara berlebihan dan
melampaui batas yang ditetapkan Allah, sehingga terjadi ketidakseimbangan dalam sistem
iklim bumi. Pemahaman yang mengintegrasikan sains dan agama ini menunjukkan
keberhasilan pendekatan holistik dalam pendidikan lingkungan di madrasah.

Pada dimensi afektif, siswa menunjukkan peningkatan empati dan kepedulian terhadap
isu lingkungan. Mereka tidak lagi memandang isu lingkungan sebagai sesuatu yang jauh dan
tidak relevan dengan kehidupan mereka, tetapi sebagai masalah yang nyata dan memerlukan
partisipasi aktif mereka. Beberapa siswa bahkan terlibat dalam aksi-aksi lingkungan di luar
sekolah seperti kampanye pengurangan sampah plastik di lingkungan tempat tinggal mereka
atau partisipasi dalam gerakan penanaman pohon yang diselenggarakan pemerintah daerah.
Keterlibatan ini menunjukkan bahwa program green school telah berhasil menggerakkan siswa
dari awareness menjadi action.

Pada dimensi konatif atau perilaku, observasi menunjukkan perubahan kebiasaan siswa
dalam berbagai aspek. Siswa lebih disiplin dalam membuang sampah pada tempatnya dan

7



memilahnya sesuai jenis. Mereka membawa tempat makan dan minum sendiri dan tidak lagi
membeli minuman dalam kemasan sekali pakai. Siswa juga lebih hemat dalam menggunakan
air dan listrik. Di rumah, beberapa siswa melaporkan bahwa mereka telah mempengaruhi
keluarga untuk menerapkan praktik ramah lingkungan seperti mengompos sampah organik,
mengurangi penggunaan plastik, atau mematikan peralatan elektronik yang tidak digunakan.

Berdasarkan survei yang dilakukan oleh koordinator program green school di Madrasah
Aliyah Negeri Model Surabaya terhadap dua ratus siswa, tujuh puluh tiga persen siswa
melaporkan bahwa mereka telah mengubah perilaku menjadi lebih ramah lingkungan setelah
mengikuti program green school selama dua tahun. Delapan puluh lima persen siswa
menyatakan bahwa program green school membuat mereka lebih memahami tanggung jawab
sebagai khalifah di bumi. Sembilan puluh persen siswa setuju bahwa menjaga lingkungan
adalah bagian dari ibadah. Data ini menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Islam dalam
program green school efektif dalam meningkatkan kesadaran dan mengubah perilaku siswa.

Namun, penelitian juga menemukan bahwa perubahan perilaku belum sepenuhnya
konsisten. Perilaku ramah lingkungan siswa cenderung lebih baik di lingkungan sekolah
dibandingkan di luar sekolah. Hal ini menunjukkan bahwa perilaku masih bersifat kontekstual
dan belum sepenuhnya terinternalisasi. Beberapa siswa mengakui bahwa mereka kesulitan
menerapkan perilaku ramah lingkungan di rumah karena tidak ada dukungan dari keluarga atau
karena keterbatasan fasilitas. Temuan ini sejalan dengan teori behavior setting yang
menyatakan bahwa perilaku dipengaruhi oleh konteks lingkungan di mana individu berada
(Barker, 1968).

Untuk memaksimalkan dampak program, diperlukan strategi yang lebih komprehensif
yang tidak hanya fokus pada perubahan individu tetapi juga perubahan sistem dan struktur yang
mendukung perilaku ramah lingkungan. Hal ini mencakup kerjasama dengan keluarga,
penyediaan infrastruktur ramah lingkungan di komunitas, dan advokasi kebijakan yang
mendukung gaya hidup berkelanjutan.

Tantangan dan Strategi Pengembangan

Implementasi green school di madrasah menghadapi berbagai tantangan yang perlu
diatasi untuk memastikan keberlanjutan dan efektivitas program. Tantangan pertama adalah
keterbatasan infrastruktur dan fasilitas. Banyak madrasah, terutama yang berada di daerah
pedesaan atau madrasah swasta dengan sumber daya terbatas, kesulitan menyediakan
infrastruktur ramah lingkungan seperti sistem pengelolaan sampah yang memadai, toilet ramah
lingkungan, sistem air bersih, atau energi terbarukan. Keterbatasan ini membuat program green
school tidak dapat berjalan optimal karena tidak didukung oleh fasilitas yang memadai.

Tantangan kedua adalah keterbatasan pembiayaan. Program green school memerlukan
investasi awal yang cukup besar untuk pengadaan infrastruktur, pelatihan guru, pengembangan
bahan ajar, dan operasional program. Ketiga madrasah yang diteliti mengakui bahwa anggaran
dari pemerintah tidak selalu mencukupi untuk mendukung seluruh program green school.
Madrasah harus kreatif mencari sumber pembiayaan alternatif seperti kerjasama dengan
lembaga donor, corporate social responsibility dari perusahaan, atau iuran dari orang tua siswa.
Namun, strategi ini tidak selalu berhasil karena tidak semua madrasah memiliki akses yang
sama terhadap sumber pembiayaan eksternal.



Tantangan ketiga adalah kompetensi guru. Meskipun sebagian besar guru memiliki
komitmen yang tinggi terhadap program green school, tidak semua memiliki kompetensi
pedagogis dan pengetahuan teknis yang memadai untuk mengintegrasikan pendidikan
lingkungan dalam pembelajaran mereka. Guru-guru senior yang telah lama mengajar dengan
metode konvensional merasa kesulitan untuk mengubah pendekatan pembelajaran mereka.
Beberapa guru juga mengakui keterbatasan pengetahuan mereka tentang isu-isu lingkungan
kontemporer yang berkembang sangat cepat. Pelatihan yang disediakan oleh madrasah
seringkali bersifat sporadis dan tidak berkelanjutan sehingga dampaknya tidak optimal.

Tantangan keempat adalah resistensi budaya. Meskipun nilai-nilai Islam sangat
mendukung pelestarian lingkungan, praktik keseharian masyarakat muslim tidak selalu sejalan
dengan nilai-nilai tersebut. Beberapa orang tua siswa mempertanyakan relevansi program
green school dengan tujuan utama pendidikan madrasah yang dianggap harus fokus pada
penguatan keagamaan. Ada kekhawatiran bahwa terlalu banyak waktu dan energi dialokasikan
untuk program lingkungan sehingga mengurangi porsi pembelajaran agama. Persepsi ini
menunjukkan masih adanya dikotomi antara urusan duniawi dan ukhrawi dalam pemahaman
sebagian masyarakat muslim.

Tantangan kelima adalah keterbatasan dukungan kebijakan. Meskipun pemerintah telah
mengeluarkan berbagai regulasi tentang pendidikan lingkungan dan program Adiwiyata untuk
sekolah berwawasan lingkungan, implementasinya di madrasah belum optimal. Program
Adiwiyata yang dikelola oleh Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan belum
sepenuhnya mengakomodasi kekhasan madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam. Kriteria
dan indikator penilaian cenderung seragam dan tidak memberikan ruang bagi pendekatan
berbasis nilai-nilai Islam. Koordinasi antara Kementerian Agama sebagai pembina madrasah
dengan Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan juga belum berjalan efektif.

Untuk mengatasi tantangan-tantangan tersebut, ketiga madrasah yang diteliti telah
mengembangkan berbagai strategi inovatif. Pertama, madrasah mengembangkan kemitraan
strategis dengan berbagai pihak termasuk universitas, lembaga swadaya masyarakat
lingkungan, perusahaan, dan pemerintah daerah. Madrasah Aliyah Negeri Model Surabaya
menjalin kerjasama dengan universitas lokal untuk pendampingan program dan penyediaan
narasumber dalam pelatihan guru. Kerjasama dengan LSM lingkungan membantu madrasah
mengakses informasi terkini tentang isu lingkungan dan best practices dalam pendidikan
lingkungan. Kemitraan dengan perusahaan melalui program CSR membantu penyediaan
infrastruktur dan pembiayaan program.

Kedua, madrasah mengembangkan program pelatihan guru yang berkelanjutan dan
berbasis komunitas belajar. Alih-alih hanya mengandalkan pelatihan formal yang sporadis,
madrasah membangun learning community di mana guru-guru dapat saling berbagi
pengalaman, sumber belajar, dan strategi pembelajaran. Koordinator program green school
bertindak sebagai fasilitator yang membantu guru mengembangkan kompetensi mereka
melalui pendampingan, mentoring, dan feedback yang konstruktif. Beberapa guru juga dikirim
untuk mengikuti pelatihan eksternal atau study visit ke sekolah-sekolah yang telah berhasil
mengimplementasikan program green school.

Ketiga, madrasah mengembangkan strategi komunikasi yang efektif untuk mengubah
persepsi orang tua dan masyarakat tentang program green school. Melalui pengajian rutin,
newsletter, media sosial, dan open house, madrasah mensosialisasikan bahwa program green

9



school bukan sesuatu yang terpisah dari pendidikan agama, tetapi justru merupakan
implementasi nyata dari ajaran Islam tentang pengelolaan alam. Madrasah juga menunjukkan
bukti-bukti konkret dampak positif program green school terhadap karakter dan prestasi siswa.
Ketika orang tua melihat anak-anak mereka menjadi lebih disiplin, bertanggung jawab, dan
peduli terhadap sesama melalui program green school, resistensi mulai berkurang.

Keempat, madrasah mengembangkan model pembiayaan kreatif yang melibatkan
berbagai sumber. Selain anggaran pemerintah dan kemitraan dengan pihak eksternal, madrasah
juga mengembangkan social enterprise seperti penjualan hasil kebun sekolah, bank sampah,
atau produk daur ulang yang dihasilkan siswa. Meskipun pendapatan dari social enterprise ini
tidak besar, tetapi memberikan pembelajaran berharga bagi siswa tentang ekonomi sirkular dan
sekaligus membantu keberlanjutan pembiayaan program.

Kelima, madrasah aktif melakukan advokasi kebijakan baik di tingkat lokal maupun
nasional. Beberapa kepala madrasah terlibat dalam forum-forum kebijakan pendidikan untuk
menyuarakan pentingnya dukungan kebijakan yang lebih kuat untuk program green school di
madrasah. Mereka juga mengusulkan perlunya adaptasi kriteria dan indikator program
Adiwiyata agar lebih akomodatif terhadap karakteristik madrasah. Upaya advokasi ini mulai
membuahkan hasil dengan adanya perhatian yang lebih besar dari Kementerian Agama
terhadap program pendidikan lingkungan di madrasah.

Strategi-strategi ini menunjukkan bahwa implementasi green school di madrasah
memerlukan pendekatan yang holistik, partisipatif, dan berkelanjutan. Tidak ada solusi tunggal
yang dapat mengatasi semua tantangan. Yang diperlukan adalah kombinasi dari berbagai
strategi yang disesuaikan dengan konteks spesifik setiap madrasah. Yang terpenting adalah
komitmen kuat dari kepemimpinan madrasah, keterlibatan aktif seluruh warga sekolah, dan
dukungan dari berbagai pemangku kepentingan.

KESIMPULAN

Penelitian ini memberikan bukti empiris bahwa implementasi green school di madrasah
memiliki keunikan dan potensi besar dalam membangun kesadaran ekologis yang dilandasi
nilai-nilai spiritual Islam. Integrasi konsep khalifah fil ardh, mizan, dan istishlah dalam
program green school memberikan dimensi sakralitas pada upaya pelestarian lingkungan yang
memperkuat motivasi intrinsik siswa untuk berperilaku ramah lingkungan. Pendekatan yang
tidak hanya mengandalkan argumentasi rasional-utilitarian tetapi juga menyentuh dimensi
iman dan ketakwaan terbukti efektif dalam mengubah sikap dan perilaku siswa.

Implementasi green school di madrasah mencakup tiga dimensi utama yang saling
terkait. Pertama, transformasi kurikulum melalui integrasi nilai ekologi Islam dalam berbagai
mata pelajaran, baik agama maupun sains dan humaniora. Kedua, pembangunan budaya
sekolah melalui berbagai program dan kegiatan yang menanamkan kebiasaan hidup
berkelanjutan dalam keseharian. Ketiga, pengembangan infrastruktur dan fasilitas ramah
lingkungan yang mendukung pembelajaran dan praktik pelestarian lingkungan. Ketiga dimensi
ini harus berjalan secara sinergis untuk memastikan efektivitas dan keberlanjutan program.

Dampak program green school terhadap siswa menunjukkan hasil yang positif dalam
dimensi kognitif, afektif, dan konatif. Siswa menunjukkan peningkatan pemahaman tentang
isu lingkungan dan kaitannya dengan ajaran Islam, peningkatan empati dan kepedulian
terhadap lingkungan, serta perubahan perilaku menuju gaya hidup yang lebih berkelanjutan.

10



Namun, konsistensi perilaku masih menjadi tantangan karena dipengaruhi oleh konteks
lingkungan di mana siswa berada. Diperlukan kerjasama dengan keluarga dan masyarakat
untuk memastikan konsistensi antara nilai-nilai yang diajarkan di sekolah dengan praktik di
luar sekolah.

Implementasi green school di madrasah menghadapi berbagai tantangan termasuk
keterbatasan infrastruktur, pembiayaan, kompetensi guru, resistensi budaya, dan dukungan
kebijakan. Namun, madrasah telah mengembangkan berbagai strategi inovatif untuk mengatasi
tantangan tersebut melalui kemitraan strategis, pengembangan komunitas belajar guru,
komunikasi efektif dengan orang tua, model pembiayaan kreatif, dan advokasi kebijakan.
Strategi-strategi ini menunjukkan bahwa dengan kreativitas dan komitmen yang kuat,
tantangan-tantangan dapat diatasi.

Penelitian ini memberikan beberapa rekomendasi untuk pengembangan program green
school di madrasah. Pertama, perlu dikembangkan kurikulum terintegrasi yang secara
sistematis mensinergikan aspek teologis, ekologis, dan praktis dalam pendidikan lingkungan.
Kurikulum ini harus disertai dengan buku teks dan bahan ajar yang berkualitas yang
memudahkan guru dalam mengintegrasikan nilai ekologi Islam dalam pembelajaran. Kedua,
perlu dikembangkan program pelatihan guru yang berkelanjutan dan berbasis kompetensi
untuk meningkatkan kapasitas guru dalam pedagogi lingkungan berbasis Islam. Pelatihan tidak
hanya bersifat transfer pengetahuan tetapi juga pendampingan dan mentoring yang
berkelanjutan.

Ketiga, perlu dikembangkan model kemitraan multi-stakeholder yang melibatkan
pemerintah, universitas, LSM, perusahaan, dan masyarakat dalam mendukung implementasi
green school di madrasah. Kemitraan ini penting untuk mengatasi keterbatasan sumber daya
yang dimiliki madrasah sekaligus memperkuat jejaring dan dukungan terhadap program.
Keempat, perlu ada kebijakan yang lebih jelas dan kuat dari pemerintah, khususnya
Kementerian Agama, yang mendukung implementasi green school di madrasah. Kebijakan ini
harus mencakup standar dan indikator yang akomodatif terhadap karakteristik madrasah,
alokasi anggaran yang memadai, dan sistem monitoring evaluasi yang efektif.

Kelima, perlu dikembangkan penelitian lanjutan yang mengkaji efektivitas jangka
panjang program green school dalam membentuk karakter ekologis siswa dan kontribusinya
terhadap gerakan pelestarian lingkungan yang lebih luas. Penelitian dengan desain longitudinal
akan memberikan gambaran yang lebih komprehensif tentang dampak program dan faktor-
faktor yang mempengaruhi keberlanjutannya. Penelitian komparatif antara berbagai model
implementasi green school di madrasah juga diperlukan untuk mengidentifikasi best practices
yang dapat diadaptasi oleh madrasah lain.

Pada akhirnya, implementasi green school di madrasah bukan hanya tentang membangun
sekolah yang bersih dan hijau, tetapi tentang membangun generasi muslim yang memiliki
kesadaran ekologis yang kuat dan mampu mengimplementasikan ajaran Islam tentang
pengelolaan alam dalam kehidupan nyata. Dalam konteks krisis lingkungan global yang
semakin mengkhawatirkan, madrasah memiliki peran strategis untuk menjadi agen perubahan
dalam gerakan pelestarian lingkungan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai spiritual Islam
dengan pengetahuan sains lingkungan dan keterampilan praktis, madrasah dapat
mempersiapkan generasi yang tidak hanya kompeten secara intelektual tetapi juga berkarakter
dan bertanggung jawab terhadap kelestarian bumi sebagai amanah dari Allah SWT.

11



DAFTAR PUSTAKA

Barker, R. G. (1968). Ecological psychology: Concepts and methods for studying the
environment of human behavior. Stanford University Press.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research
in Psychology, 3(2), 77-101.

Cincera, J., & Krajhanzl, J. (2013). Eco-schools: What factors influence pupils' action
competence for pro-environmental behaviour? Journal of Cleaner Production, 61, 117-
125.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Foltz, R. C. (2003). Islam and ecology: A bestowed trust. Harvard University Press.

Henderson, K., & Tilbury, D. (2004). Whole-school approaches to sustainability: An
international review of sustainable school programs. Australian Research Institute in
Education for Sustainability .

Hidalgo, D., & Murillo, F. J. (2017). Las concepciones sobre el proceso de evaluacion del
aprendizaje de los estudiantes. REICE: Revista Iberoamericana sobre Calidad, Eficacia
y Cambio en Educacion, 15(1), 107-128.

Intergovernmental Panel on Climate Change. (2021). Climate change 2021: The physical
science basis. Cambridge University Press.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Statistik pendidikan Islam tahun pelajaran
2019/2020. Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University Press.

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for sustainable
development. United Nations.

Weiss, E. B. (1989). In fairness to future generations: International law, common patrimony,
and intergenerational equity. Transnational Publishers.

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE
Publications.

12



